
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/321602606

Kultur, Gesellschaft, Migration: Die reflexive Wende

in der Migrationsforschung

Book · January 2014

DOI: 10.1007/978-3-658-03626-3

CITATIONS

67
READS

933

2 authors:

Boris Nieswand

University of Tübingen

65 PUBLICATIONS   1,570 CITATIONS   

SEE PROFILE

Heike Drotbohm

Johannes Gutenberg University Mainz

92 PUBLICATIONS   1,021 CITATIONS   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Boris Nieswand on 10 September 2021.

The user has requested enhancement of the downloaded file.

https://www.researchgate.net/publication/321602606_Kultur_Gesellschaft_Migration_Die_reflexive_Wende_in_der_Migrationsforschung?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/321602606_Kultur_Gesellschaft_Migration_Die_reflexive_Wende_in_der_Migrationsforschung?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Boris-Nieswand?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Boris-Nieswand?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/University-of-Tuebingen?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Boris-Nieswand?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Heike-Drotbohm?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Heike-Drotbohm?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/Johannes-Gutenberg-University-Mainz?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Heike-Drotbohm?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Boris-Nieswand?enrichId=rgreq-c5a6185eb9868d935ae05250ea45717f-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyMTYwMjYwNjtBUzoxMDY2NDUwMTk4NDkxMTM2QDE2MzEyNzI5NDkxMTI%3D&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf


Einleitung: Die reflexive Wende in der
Migrationsforschung

Boris Nieswand und Heike Drotbohm

Zusammenfassung

In diesem gleichsam einführenden wie programmatischen Beitrag wird die
These verfolgt, dass sich in den letzten Jahrzehnten in der Integrations- und
Migrationsforschung eine intellektuelle Krise ereignet hat, die vor allem die
zentralen Grundbegriffe – Migration, Kultur und Gesellschaft – kritisch hin-
terfragt. Im Rahmen der daran anknüpfenden „reflexiven Wende“ geht es
verstärkt darum, die Wissens- und Bedeutungszusammenhänge zum Thema
zu machen, durch die Migration als abgrenzbares Phänomen in Erscheinung
tritt. Den Konstruktcharakter wissenschaftlichen Wissens über Migration kla-
rer zu erkennen, führt aber nicht zu einer Abkehr von empirischer Forschung,

Dieser Sammelband geht auf die Konferenz „Kultur, Gesellschaft, Migration. Eine anthro-
pologische Wende in der Migrationsforschung?“, die im Juni 2011 am Max-Planck-Institut
zur Erforschung multireligiöser und multiethnischer Gesellschaften in Göttingen stattfand,
zurück. Für die großzügige finanzielle und logistische Unterstützung gilt dem MPI in Göt-
tingen, der Max-Planck-Gesellschaft, Steven Vertovec, den Teilnehmerinnen der Konferenz
und allen anderen, die zum Gelingen dieser Konferenz und diesem Sammelband beigetragen
haben unser besonderer Dank.

B. Nieswand (�)
Institut für Soziologie, Wirtschafts- und Sozialwissenschaftliche Fakultät,
Eberhard-Karls-Universität Tübingen, Wilhelmstr. 36, 72074 Tübingen,
Deutschland
E-Mail: boris.nieswand@uni-tuebingen.de

H. Drotbohm
Institut für Ethnologie, Albert-Ludwigs-Universität Freiburg,
Werthmannstraße 10, 79085 Freiburg, Deutschland
E-Mail: heike.drotbohm@ethno.uni-freiburg.de

B. Nieswand, H. Drotbohm (Hrsg.), Kultur, Gesellschaft, Migration, 1
Studien zur Migrations- und Integrationspolitik,
DOI 10.1007/978-3-658-03626-3_1, © Springer Fachmedien Wiesbaden 2014



2 B. Nieswand und H. Drotbohm

sondern stimuliert, wie dieser Sammelband zeigt, die Entwicklung neuer thema-
tischer Zuschnitte, theoretischer Konzepte und Forschungsansätze, denen bei
aller Pluralität gemein ist, dass sie sich aus den empirischen und intellektuellen
Begrenzungen des ehemals dominanten Integrations- und Ungleichheitspara-
digmas herausgelöst haben. Sie stehen in diesem Sinne für einen sich immer
deutlicher abzeichnenden Paradigmenwechsel der Migrationsforschung.

1 Einleitung

Die Migrationsforschung erlebte in den letzten beiden Dekaden einen starken
Aufschwung. Dieser lässt sich an unterschiedlichen Indikatoren festmachen, wie
dem Anstieg an Forschungsprojekten, Publikationen und akademischen Ab-
schlussarbeiten, der Neubesetzung von Lehrstühlen zu Migrationsthemen, der
verstärkten Nachfrage nach einer wissenschaftlichen Expertise im Kontext von
kommunalen Integrations- und Diversitätsprogrammen sowie der Neugründung
von Forschungsinstituten und -netzwerken. Zeitgleich ereignete sich eine Plurali-
sierung von Themen, Theorien, Konzepten und methodologischen Ansätzen, die
inzwischen zu einer schwer überschaubaren Forschungslandschaft geführt hat.

Eine daraus hervorgehende Entwicklung ist die im deutschsprachigen Raum
bisher unzureichend zur Kenntnis genommene reflexive Wende in der Migrati-
onsforschung. Studien, die in diesen intellektuellen Kontext eingeordnet werden
können, geht es vor allem darum, die Rekonstruktion der Binnenperspektive
sozialer Gruppen und Felder in Beziehung zu jenen Wissens- und Bedeutungs-
zusammenhängen zu setzen, in denen und durch die Migration als Phänomen
in Erscheinung tritt. Diese Perspektive kann als methodologischer Kulturalismus
bezeichnet werden. Nicht die Kultur einer ethnischen Gruppe steht dabei im
Mittelpunkt des Interesses; vielmehr geht es darum, die Konstruktion sozialer Rea-
lität als Zusammenspiel von sozialer Praxis und kulturellen Wissensbeständen zu
rekonstruieren. Andreas Reckwitz bezeichnet dies als „Kontingenzperspektive“:

Das kulturwissenschaftliche Forschungsprogramm zielt darauf ab, die impliziten,
in der Regel nicht bewussten symbolischen Ordnungen, kulturellen Codes und
Sinnhorizonte zu explizieren, die in unterschiedlichsten menschlichen Praktiken –
verschiedener Zeiten und Räume – zum Ausdruck kommen und diese ermöglichen.
Indem die Abhängigkeit der Praktiken von historisch- und lokal-spezifischen Wis-
sensordnungen herausgearbeitet wird, wird die Kontingenz dieser Praktiken, ihre
Nicht-Notwendigkeit und Historizität demonstriert. (Reckwitz 2004, S. 2)



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 3

Analog dazu – dies ist das Programm dieser Textsammlung – geht es in der
reflexiven Wende in der Migrationsforschung darum, die kulturellen Selbstver-
ständlichkeiten herauszuarbeiten, die das Denken und Handeln von Migrantinnen1

und in Beziehung zu Migrantinnen bestimmen. Der diesem Projekt unterliegende
methodologische Kulturalismus kann grob in zwei Richtungen unterteilt werden:

Erstens kann es dabei um die Erforschung und Rekonstruktion der Lebenswel-
ten und Institutionen von Migrantinnen gehen, die in der öffentlichen Diskussion
mit ihrer Fixierung auf integrationspolitische Fragestellungen und standardisierte
Erhebungsmethoden oftmals unerkannt und unverstanden bleiben. Diesen Ar-
beiten geht es darum, Binnenperspektiven verständlich und Stimmen hörbar zu
machen, die ansonsten wenig Raum in den öffentlichen Debatten haben. Vor
allem ethnographische Arbeiten können in diesem Rahmen aufzeigen, wie un-
bekannt die Lebenswelten und Lebensverläufe von Migrantinnen in großen Teilen
der Mehrheitsbevölkerung sind.

Zweitens kann der methodologische Kulturalismus aber auch gezielt auf
die migrations- und integrationspolitischen Diskurse und Praktiken staatlicher
Institutionen angewandt werden, durch die Migration als scheinbar klar ab-
grenzbares Phänomen sozial konstruiert wird. Diese Perspektive setzt an der
Überlegung an, dass die Kontrolle, Regulierung und Dokumentation von grenz-
überschreitender Mobilität ein konstitutiver Teil (national)staatlicher Ordnung ist
(Torpey 2000, S. 4). Die Herstellung der Unterscheidung zwischen Staatsbürgern
und Nicht-Staatsbürgern (,Ausländern‘) sowie die besondere Überwachung,
Steuerung, Dokumentation und letztlich sogar die Möglichkeit zur Ausweisung
und Deportation letzterer, wird in diesem Zusammenhang als Kernbestandteil
der sozialen Form des Nationalstaates verstanden (Arendt 1973, S. 278; Benhabib
1999; Fassin 2001; Drotbohm 2013).

Peutz und De Genova (2010, S. 7) zufolge fußt der „Staats-Migrations-Nexus“
darauf, dass die Welt in territorial definierte souveräne Nationalstaaten unterteilt
sei. Innerhalb dieser Staaten werde eine Unterscheidung zwischen den mit Rech-
ten ausgestatteten Mitgliedern (Staatsbürgern) auf der einen Seite und mehr oder
weniger rechtlosen Nichtmitgliedern (Ausländern) vollzogen. Gleichzeitig schrän-
ken diese Regime nationalstaatlicher Souveränität die Freiheit von Individuen ein,
in einen nationalen, supranationalen oder manchmal sogar subnationalen Raum
ein- oder auszureisen oder ihn zu überqueren (Peutz und De Genova 2010, S. 7).
Während in großen Teilen des 20 Jh. die politische Ordnung von Nationalstaaten

1 Um sprachliche Komplizierungen zu vermeiden, werden wir in Fällen, in denen Per-
sonen unterschiedlichen Geschlechts gemeint sind, zwischen femininen und maskulinen
Substantivformen abwechseln.



4 B. Nieswand und H. Drotbohm

dominiert wurde, sind Migrationsregime mittlerweile deutlich weniger nationale
Angelegenheiten. Die Europäisierung und „Globalisierung des Migrationsregimes“
(Düvell 2002) führte zu einer Komplexitätssteigerung und Vervielfältigung von Ak-
teuren und Kontrollinstanzen, die von substaatlichen (z. B. Städte) über staatliche
und suprastaatliche (z. B. Europäische Union) zu transstaatlichen (z. B. UNHCR)
und nichtstaatlichen Institutionen (z. B. IOM oder Amnesty International) reichen.

Die Grenzkontrollen, welche die Aufteilung in Mitglieder und Nicht-Mitglieder
technisch umsetzen, finden auch nicht nur im Moment der Visabeantragung oder
des faktischen Grenzübertritts statt. Sie werden im Zuge sicherheitspolitischer Kon-
trollmaßnahmen ins Innere des Nationalen verlagert (De Genova 2002; Kaufmann
2006; Anderson 2009), wo Migrantinnen besonderen Formen der sozialen Kon-
trolle und Ausgrenzung ausgesetzt sind. Eine weitere wichtige Funktion der durch
Grenzregime konstituierten Differenzen ist die mittel- und langfristige Regulation
und Limitierung der Zugänge zu wohlfahrtstaatlichen Leistungen und politischen
Rechten in den Zuwanderungsländern.

Darüber hinaus werden Kontrollpraxen auch in die Transitländer der Migration
verlagert, wo lokale Auffang- und Internierungseinrichtungen und Grenzschutz-
agenturen wie beispielsweise FRONTEX das Risiko unkontrollierter Einwanderung
nach Europa abwehren sollen (Transit_Migration Forschungsgruppe 2007; Kas-
parek und Hess 2010). Staatliche Grenzkontrollpraxen können darüber hinaus
zurückwirken in die Herkunftsländer der Migration. So entwickelte sich in vie-
len Regionen des sog. Globalen Südens die Unterscheidung in Migranten und
Nicht-Migranten bzw. Migrationsaspiranten zu einem wirkmächtigen Stratifika-
tionsmerkmal. Im Gegensatz zu Zuwanderungsländern gilt Migration dort als die
bevorteilte und häufig privilegierte Sozialkategorie, über die sich politische und öko-
nomische Teilhabe generieren lässt, so dass Berechtigungskategorien wie ,Arbeit‘,
,Bildung‘, ,Gesundheit‘ oder ,Familie‘, die den Zugang zu Visa und grenzüber-
schreitender Migration ermöglichen, zu neuen Markern gesellschaftlicher Teilhabe
– in transnationalen Feldern – werden (Drotbohm in diesem Band). Die soziale
Desintegration von Grenzregimen wirkt auch in den Herkunftsländern der Mi-
gration, wenn Migranten abgeschoben oder ,freiwillig zurückgeführt‘ werden und
nach ihrer Rückkehr mit den begrenzten Möglichkeiten der sozialen Reintegration
zu kämpfen haben (Dünnwald 2010, Drotbohm 2011a).

Deutlich wird an diesen Beispielen, dass staatliche Infrastrukturen nicht nur die
Mobilität von Personen in einem technischen Sinne regulieren; vielmehr lässt sich
im Anschluss an Foucault argumentieren, dass sie Teil eines staatlichen Migrati-
onsdispositiv sind, das die gesellschaftliche Realität von Migration überhaupt erst
hervorbringt. Ein Dispositiv ist für Foucault „ein entschieden heterogenes Ensemble,
das Diskurse, Institutionen, architektonische Einrichtungen, reglementierende



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 5

Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen,
philosophische, moralische oder philanthropische Lehrsätze, kurz: Gesagtes eben-
sowohl wie Ungesagtes umfasst“ (Foucault 1978, S. 120). Das Migrationsdispositiv
ist historisch eng mit den Ursprüngen moderner Staatlichkeit und dem darin
implizierten Interesse, Macht und Wissen über Bevölkerungen zu gewinnen,
verbunden. Ein wichtiger Teil dieses Dispositives, neben dem Grenz- und Passwe-
sen, sind die nationalen Identitätsdiskurse mit ihren ethnischen, linguistischen
und kulturellen Zugehörigkeitssemantiken. Abgrenzung und Ausgrenzung von
Bevölkerungsgruppen mit erinnerter Migrationsgeschichte hatten und haben
immer auch eine wichtige Funktion im Hinblick auf die ethnisch-kulturelle
Selbstvergewisserung nationaler Mehrheitsbevölkerungen (Bauman 1991). Folgt
man der Foucaultschen Argumentation, hat dies aber auch Konsequenzen für das
Selbstverständnis der Migrationsforschung. Wenn methodisch erzeugte Wissens-
formen und Realitätsdefinitionen konstitutiver Teil moderner Machtausübung
sind (Foucault 1980), so ist wissenschaftliche Migrationsforschung ein Teil des
Migrationsdispositivs und muss sich damit auseinandersetzen, wie sie sich dazu
verhalten will. Dieser Machtverdacht hat Migrationsforscherinnen in den letzten
Jahren verstärkt dazu veranlasst, sich selbstreflexiv mit ihrer eigenen Wissens-
genealogien und den Folgen ihrer eigenen Erkenntnisprozesse zu beschäftigen
(z. B. Bommes und Thränhardt 2010). Maßgebliche Kritikpunkte waren in
diesem Zusammenhang, dass die Migrationsforschung nationalstaatliche Agenden
durch ihren methodologischen Nationalismus (Wimmer und Glick Schiller 2002;
Glick Schiller in diesem Band) Vorschub leiste und nationale Identitätsdiskurse
vom Eigenen und Fremden durch ein Paradigma kultureller Differenz (Sökefeld
2004) von Migrantinnen wissenschaftlich untermauere. Unter methodologischem
Nationalismus wird die Gleichsetzung von Gesellschaft mit dem Nationalstaat
verstanden, aufgrund derer staatliche Perspektiven auf Migration und die damit
verbundenen ordnungspolitischen Fragestellungen reproduziert und naturalisiert
werden. Das Paradigma kultureller Differenz referiert auf die Vorstellung, dass
Migrantinnen, bezogen auf die ethnisch-kulturellen Standards des Eigenen, als
grundsätzlich verschieden zu betrachten seien. Dies, so die Kritik daran, führt
unter anderem dazu, dass einerseits die Homogenität der als Mehrheitsgesell-
schaft ausgewiesenen Bevölkerungsgruppen überschätzt und andererseits die
Gemeinsamkeiten zwischen diesen und den Migrantinnen übersehen werden.

Die Kritiken des methodologischen Nationalismus und des Paradigmas kulturel-
ler Differenz stehen exemplarisch für die allgemeine gewachsene Skepsis gegenüber
dominanten Kultur- und Gesellschaftsbildern, die in der reflexiven Wende der
Migrationsforschung ihren Ausdruck findet. In ihrem Rahmen bleibt aber das
Verhältnis zwischen den reflexiven Ansprüchen einer kritischen Soziologie, die



6 B. Nieswand und H. Drotbohm

politische Verhältnisse kritisieren und evtl. sogar verändern will, denen einer
empirischen Sozialforschung, die vor allem nach Mitteln sucht, angemessenere
Beschreibungen der gesellschaftlichen Realität von Einwanderungsgesellschaften
zu erzeugen, und denen einer sozialwissenschaftlichen Beobachtungswissenschaft
zweiter Ordnung, die sich mit den Bedingungen der Möglichkeit des Wissens über
Migration beschäftigt, spannungsreich. Auch die Autorinnen dieses Sammelbandes
haben diesbezüglich unterschiedliche theoretische und methodologische Herkünf-
te, die unterschiedliche Nähe- und Distanzverhältnisse zu diesen drei Polen der
reflexiven Wende nach sich ziehen. Einige sehen sich eher als empirische Sozi-
alforscherinnen, andere eher als selbstreflexive Wissenssoziologinnen und andere
wiederum als kritische Migrationsforscherinnen. Oftmals werden aber Argumen-
te, Versatzstücke und Teildenkfiguren aus allen drei Traditionen zu einem neuen
Ganzen zusammengefügt. Die gegenstandsbezogenen Synthesen und Neukonfi-
gurationen theoretischer und methodologischer Grundfiguren sind ein wichtiger
Grund für die theoretische und empirische Produktivität der u. a. in diesem Band
vorgestellten reflexiven Wende in der Migrationsforschung.

Da es sich weniger um eine gemeinsame Position als um eine Haltung gegenüber
(ehemals) dominanten Formen der Wissensproduktion handelt, sind die Arbeiten,
die sich in diesen Rahmen einordnen lassen, auch sehr vielfältig. Sie umfassen die
Beschreibung und Theoretisierung grenzüberschreitend gelebter sozialer Beziehun-
gen (z. B. Drotbohm 2009; Strasser 2009; Krause 2011; Dahinden 2012; Nowicka
2013; Nieswand 2013), Fallstudien und Fallvergleiche von ethnisch-nationalen
oder religiösen Migrantengruppen (z. B. Römhild 1998; Koser 2003; Ostergaard-
Nielsen 2003; Hüwelmeier 2008; Sökefeld 2008; Kastner 2010; Nieswand 2011b),
Organisations- und Institutionenforschungen, die wahlweise staatliche Institutio-
nen (z. B. Ong 1999; Torpey 2000; Scheffer 2001; Weißköppel 2001; Faist 2007;
Transit_Migration Forschungsgruppe 2007; Hess und Tsianos 2007; De Genova
2010), auf Migration ausgerichtete Nichtregierungsorganisationen oder auch Mi-
grantenselbstorganisationen (z. B. Caglar 2006; Pries und Sezgin 2010; Schiffauer
2010; Portes und Zhou 2012; Fauser 2012) zum Gegenstand haben, sowie Aus-
einandersetzungen mit den politischen Selbstverständlichkeiten im Umgang mit
migrationsbezogenen Fragestellungen (z. B. Baumann 1999; Sökefeld 2004; Sauer
und Strasser 2008; Schiffauer 2008; Hess et al. 2009; Römhild 2010; Vertovec und
Wessendorf 2010; Vertovec 2012).

Bevor wir näher auf die Beiträge des Sammelbandes eingehen, werden wir
anhand von drei inhaltlichen Punkte, 1) der Unterscheidung zwischen Auslän-
dern und Einheimischen, 2) dem Gesellschaftsbegriff der Migrationsforschung
und 3) dem Kulturbegriff der Migrationsforschung detailliert begründen, warum
ein erhöhtes Maß an Selbstreflexivität so notwendig erschien, um zeitgemäß



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 7

über Migrationsphänomene nachzudenken und zu forschen. Wir argumentie-
ren, dass die skizzierten Entwicklungen maßgeblich mit einer Erschütterung der
zentralen Grundbegriffe des Integrations- und Assimilationsparadigmas, das seit
den 1970er Jahren die Migrationsdebatten in den deutschsprachigen Ländern
dominierte, verbunden sind. Aus diesem Grunde markiert die reflexive Wen-
de der Migrationsforschung einen Paradigmenwechsel in der Migrations- und
Diversitätsforschung.

2 Von ,Ausländern‘ und ,Einheimischen‘

Konnte Alois Hahn in den 1990er Jahren noch behaupten, dass „der Ausländer
im Inland“ zum „Prototyp des Fremden“ geworden sei (Hahn 1997, S. 155), so
lassen Diversifizierungsprozesse diese Aussage zunehmend fraglich erscheinen.
Während, wie oben bereits angedeutet, die ethnisch konnotierte Differenzierung
zwischen Einheimischen/Staatsbürgern und Ausländern in den früheren Institu-
tionalisierungsphasen der Nationalstaaten erst einmal hergestellt werden musste,
scheint diese mittlerweile sozialwissenschaftlich zu undifferenziert und pauschal.
Graduell wurde diese binäre Unterscheidung durch komplexere Konfigurationen
differentieller Zugänge, Rechte und Beschränkungen ersetzt.

So sind in Deutschland beispielsweise EU-Ausländer oder EU-Inländer, genau-
so wie die alternde Bevölkerung der ,Gastarbeitermigration‘ aus den sogenannten
Drittstaaten sowie deren Nachkommen zwar nicht in allen politischen Belangen,
aber in den meisten anderen Bereichen des alltäglichen Lebens rechtlich den Inlän-
dern gleichgestellt.2 Darüber hinaus können die Nachkommen von Migrantinnen
mit gefestigten Aufenthaltstiteln, nach dem im Jahr 2000 geänderten Staatsbür-
gerschaftsrecht zumindest bis zum 23. Lebensjahr die doppelte Staatsbürgerschaft
erhalten. Eine doppelte Staatsbürgerschaft ist auch für manche Nachkommen aus
bi-nationalen Ehen3 oder Personen, die von ihren Herkunftsländern nicht aus der
Staatsbürgerschaft entlassen werden, möglich. Bei Spätaussiedlern – also Personen

2 ,Nicht-Deutsche‘ haben vor allem kein aktives und passives Wahlrecht bei Bundes- und
Landtagswahlen. Dies scheint eine der letzten rechtlichen Bastion der Ungleichheit zu sein,
die der Grenze zwischen Inländern und Ausländern eine Grundlage geben. Auf kommunaler
Ebene und bei Europawahlen hat sich allerdings auch diese Grenze aufgeweicht. Dort haben
nicht-deutsche EU-Bürger das Wahlrecht.
3 Personen, die aus binationalen Ehen zwischen Deutschen und Staatsbürgern anderer EU-
Länder hervorgehen, erhalten unter der Bedingung die doppelte Staatsbürgerschaft, dass das
andere involvierte Land ebenfalls die deutsche Staatsbürgerschaft anerkennt.



8 B. Nieswand und H. Drotbohm

mit ethnisch deutschen Vorfahren, von denen seit 1987 mehr als drei Millionen
aus Osteuropa und Zentralasien nach Deutschland gekommen sind – handelt es
sich zwar um Migrantinnen, aber aufgrund ihrer ,deutschen Volkszugehörigkeit‘
nicht um Ausländer. Deren Lebenssituation ähnelt aber, wie einige Migrations-
forscher und Integrationspolitikerinnen argumentieren, in vielen Aspekten der
anderer Migranten.

Neben diesen Personengruppen, die Nichtmigrantinnen rechtlich und bezüg-
lich ihres Zugangs zu wohlfahrtsstaatlichen Leistungen und zum Arbeitsmarkt in
vielen oder allen Bereichen gleichgestellt sind, leben zahlreiche andere Migranten in
Deutschland, die deutlich weniger bzw. kaum formalisierte Rechte haben. In diesem
Zusammenhang sind undokumentierte Migrantinnen in einer besonders prekären
Position. Für sie gelten zwar auch formal die Allgemeinen Menschenrechte und
über informelle oder irreguläre Wege haben sie teilweise auch Zugang zu einzelnen
wohlfahrtsstaatlichen Leistungen; sie sind aber aus zahlreichen institutionalisierten
Bereichen der Gesellschaft ausgeschlossen.4

Tiefgreifende rechtliche Unterschiede gegenüber deutschen Staatsbürgern las-
sen sich auch auf der Seite von Saisonarbeiterinnen, Asylbewerbern und Personen
mit einem sogenannten Duldungsstatus ausmachen. Anhand der Duldung, als ei-
nem paradoxen Sonderfall eines Rechtsstatus, der dementiert ein solcher sein zu
wollen (Bommes 2006, S. 109), lassen sich die oft komplexen Migrationssituationen,
die sich im Spannungsfeld zwischen rechtlicher (De)Regulierung, behördlichen
Ausnahmereglungen und den konkreten Lebensrealitäten in vielen europäischen
Einwanderungsgesellschaften entwickeln, besonders gut beleuchten. Dem deut-
schen Aufenthaltsrecht zufolge ist die Duldung eine „vorübergehende Aussetzung
der Abschiebung“ (AufenthG § 60a), die von Ausländerbehörden erteilt werden
kann. Demnach handelt es sich im rechtlichen Sinne nicht um einen Aufent-
haltsstatus, anhand dessen sich weiterführende Rechtsansprüche gegenüber dem
deutschen Staat ableiten ließen. Die Personen erfüllen im Vergleich zu undoku-
mentierten Migrantinnen bloß nicht den Straftatbestand des Aufenthaltes „ohne
erforderlichen Aufenthaltstitel“ (AufenthG § 95). De facto führt aber der Umstand,

4 Als Resultat der Unterregulierung und des Föderalismus weisen die ,illegalen‘ und ,semi-
legalen‘ Grauzonen in Deutschland ein hohes Maß an lokaler und regionaler Varianz
auf. So dürfen Kinder undokumentierter Migrantinnen in einigen Bundesländern in die
Schule gehen, ohne dass die Schulen dies anderen Behörden melden müssten, während
in anderen Bundesländern die Einhaltung der Meldepflicht eingefordert wird. Auch die
Gesundheitsversorgung hängt stark von den semi-legalen und nicht-staatlichen lokalen An-
gebotsstrukturen für undokumentierte Migrantinnen ab. Die Unterregulierung des Umgangs
mit undokumentierten Migranten und Migrantinnen scheint sich zum Politikstil verfestigt
zu haben.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 9

dass eine signifikante Gruppe von geduldeten Personen die Inklusionsansprüche
stellen, in Deutschland oft über einen längeren Zeitraum lebt, zu einer sehr komple-
xen und widersprüchlichen Gemengelage von Einschränkungen und Gewährungen
von Rechten. Diese spielen sich oft in den Grauzonen behördlicher Ausnahme- und
Sonderreglungen ab und stützen sich auf eine lokal variierende Angebotsstruktur
niedrigschwelliger sozialer Leistungen.

So dürfen geduldete Migranten zwar grundsätzlich nicht legal in Deutschland
arbeiten, die Ausländerbehörden können jedoch in Abstimmung mit den Job-
centern Arbeitsgenehmigungen erteilen. Wenn sie Minderjährige sind, dann sind
sie in den meisten, aber nicht in allen Bundesländern schulpflichtig. Migranten
mit Duldungsstatus wird lediglich eine eingeschränkte medizinische Grundversor-
gung gewährt. Wie diese Regelung jedoch ausgelegt und durch nicht-staatliche
Strukturen ergänzt wird, variiert teilweise erheblich.

Obwohl Duldungen nur als Provisorium konzipiert sind, verfestigen sie sich
in vielen Fällen faktisch zu einem Aufenthaltsstatus. Als solcher führen sie zu
erheblichen rechtlichen Diskriminierungen der Betroffenen und zu einer In-
stitutionalisierung von biographischer Unsicherheit. Statistischen Angaben der
Bundesregierung zufolge lebten Ende 2010 über 86.000 Personen mit Duldungs-
status in Deutschland, etwa 60 % von diesen schon seit mehr als 6 Jahren.5 Zum
gleichen Zeitpunkt waren auch etwa 40.000 Personen in Deutschland registriert, die
den Status „ausreisepflichtig ohne Duldung“ hatten. Bezeichnend für die Unterre-
gulierung, rechtlichen Grauzonen und den resultierenden Unübersichtlichkeiten
heißt es in der Zusammenfassung der Antwort der Bundesregierung auf eine parla-
mentarische Anfrage der Linkspartei zum Bleiberecht aus dem Jahre 2010: „Diese
hohe Zahl ist weiterhin aufklärungsbedürftig; nach der Rechtslage dürfte es eigent-
lich niemanden geben, der sich ohne Duldung bei bestehender Ausreisepflicht in
Deutschland aufhält.“6

Deutlich wird hier, dass sich Migrationsprozesse immer im Spannungsfeld
von staatlicher Regulierung, Nichtregulierung und Deregulierung, von staatlicher
Macht und Ohnmacht konstituieren. Nicht die Staatsangehörigkeit stellt das ent-
scheidende Einschlusskriterium dar; vielmehr gibt es eine Vielzahl von abgestuften
Zugehörigkeits- und Berechtigungskategorien, welche die Möglichkeiten und
Grenzen von Migranten, an wohlfahrtsstaatlichen Leistungen, am Arbeitsmarkt
oder an sozialen Netzwerken zu partizipieren, strukturieren, diese können
unterschiedliche Grade der Formalisierung haben (Hammar 1990; Benhabib 1999;
Sassen 2006). Die Diversifizierung des rechtlichen Status (vgl. auch Römhild in

5 http://www.einwanderer.net/fileadmin/downloads/104a/Bundestagsanfragen/Auswertung_
110202_Bleiberecht.pdf. Zugegriffen: 14. April 2013.
6 Vgl. Fußnote 4.

http://www.einwanderer.net/fileadmin/downloads/104a/Bundestagsanfragen/Auswertung_110202_Bleiberecht.pdf
http://www.einwanderer.net/fileadmin/downloads/104a/Bundestagsanfragen/Auswertung_110202_Bleiberecht.pdf


10 B. Nieswand und H. Drotbohm

diesem Band) sollte an dieser Stelle pars pro toto für die migrationsbezogenen
Komplexitätssteigerungen der letzten Jahrzehnte stehen, die die sehr einfache und
binäre Unterscheidung zwischen Inländern und Ausländern zunehmend obsolet
erscheinen lassen. Ähnliches ließe sich bezogen auf die generationsbezogene,
ethnische, sprachliche, bildungsbezogene, religiöse oder subkulturellen Diversifi-
zierung von Migrantenbevölkerungen und deren Nachkommen beschreiben (vgl.
Vertovec 2007).

So verwundert es nicht, dass auch Statistikerinnen, deren Interesse an der The-
matik der Migration naturgemäß weniger theoretischer als technischer Natur ist,
sich seit den 1990er Jahren über die Unschärfe der statistischen Kategorie des
Ausländers beklagt haben. So konstatierte der Mitarbeiter des Statistischen Amtes
Stuttgart Utz Lindemann (2005, S. 20), dass der „Indikator ,Ausländeranteil‘ (. . .)
zunehmend an Aussagekraft zur Erfassung des Phänomens Zuwanderung verliert“.
Stattdessen führten die Statistischen Ämter des Bundes, der Länder und der Kom-
munen seit den frühen 2000er Jahren Kategorien wie ,Zuwanderungshintergrund‘
oder ,Migrationshintergrund‘ ein. Diese Kategorien sind so weit gefasst, dass neben
nicht-deutschen Staatsbürgerinnen, also Ausländern, auch in Deutschland gebo-
rene Deutsche erfasst werden, die zumindest ein Elternteil haben, das entweder
nicht in Deutschland geboren wurde oder nicht deutsche Staatsbürgerin ist. Aus
kulturwissenschaftlicher oder ethnologischer Perspektive leuchtet zwar ein, warum
die Kategorie des Ausländers an Aussagekraft verliert, es erscheint allerdings frag-
würdig, ob man dieses Problem durch Ausweitung der Kategorie lösen kann. Es
bleibt unklar, was das qualitativ Verbindende hinter den Myriaden von Variablen
sein soll, das von einem statistischen Konstrukt ,Migrationshintergrund‘ gemessen
werden kann.

Die zuwanderungsbezogenen Komplexitätssteigerungen von Einwanderungs-
gesellschaften führen letztlich zu einer Dekomposition der „Figur des Ausländers“7.
Trotzdem – und das ist eine der zentralen „Verwerfungen der Einwanderungs-
gesellschaft“ (Mannitz und Schneider in diesem Band) – lassen sich ethnisch
konnotierte Trennlinien zwischen vermeintlich Einheimischen und vermeintlich
Fremden weiterhin in politischen Diskursen und Alltagsinteraktionen mobilisieren.
Die Beständigkeit dieser ethnisch-kulturell aufgeladenen Demarkationslinie wird
in diesem Band nicht nur am Fallbeispiel Deutschland, sondern auch für Österreich
und die Schweiz gezeigt werden (Strasser und Tosic; Dahinden in diesem Band). Gut
belegt ist in den Beiträgen die Bedeutung der Konstruktion des Islams als radikales
Anderes, durch das eigene Identitätskonzepte eine Kontur gewinnen (vgl. insbe-

7 Diese Formulierung und der dahinter liegende Gedanke lehnt sich an die Arbeiten Rudolf
Stichwehs zur Soziologie des Fremden an (Stichweh 2012).



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 11

sondere die Beiträge von Kosnick; Strasser; Strasser und Tosic; Dahinden in diesem
Band). Dabei stellt insbesondere die Verschränkung von oft geschlechtsspezifischen
Gleichheitsdiskursen und ethnisierenden Fremdzuschreibungen in Anlehnung an
Foucault ein Dispositiv der Wahrheit dar. Insbesondere anhand der Figur der ,von
Männern unterdrückten und verschleierten Frau‘ kann die sozialstrukturell de-
komponierte Form des Ausländers immer wieder eine Gestalt gewinnen; nämlich
die des konservativen Muslims mit Zuwanderungshintergrund, der die vermeint-
liche Liberalität der Zuwanderungsgesellschaft bedroht. Diese Tendenz bleibt
nicht unwidersprochen und sie strukturiert nicht die ,ganze Gesellschaft‘, sondern
gleichzeitig dazu passiert, was Nieswand (in diesem Band) als die Banalisierung
ethnischer Differenzen bezeichnet. Statt offen ausgetragener ethnischer Konflikte
zwischen Einheimischen und Zuwanderern oder dauerhafter wechselseitiger Eth-
nisierung ist insbesondere in den diversen Großstädten eine Veralltäglichung im
Umgang mit migrationsbezogener Differenz zu beobachten. Wenn aber nur auf
den fraglos vorhandenen Rassismus einerseits oder andererseits die teilweise apo-
kalyptischen Repräsentationen von Stadtteilen wie Berlin Neu-Kölln oder Duisburg
Marxloh geschaut wird, entgleiten die leisen Normalisierungen von Diversität der
Aufmerksamkeit.

Die angedeutete Pluralität und Polyphonie in den Repräsentationen und Be-
wertungen von Migrationszusammenhängen sind intrinsischer Teil der skizzierten
Entwicklungen und werden sich nicht einfach durch politische Intervention oder
wissenschaftlichen Wahrheitsanspruch auflösen lassen. Innerhalb dieser Ausein-
andersetzungen ist es aber möglich – dies wollen die Beiträge in diesem Band
zeigen –, differenziertere Interpretationen der Komplexitäten und Verwerfungen
von Einwanderungsgesellschaften zu entwickeln.

3 Die Gesellschaft der Migrationsforschung

Die Skepsis der Migrationsforschung gegenüber konventionellen Repräsentationen
von Migrationsphänomenen ist nicht nur Ausdruck einer empirischen Komplexi-
tätssteigerung, sondern sie steht auch in einem Zusammenhang mit theoretischen
Entwicklungen. Insbesondere der soziologische Gesellschaftsbegriff, der der klas-
sischen Integrations- oder Assimilationsforschung zugrunde liegt, geriet in den
letzten Jahrzehnten unter Druck. Wie bereits erwähnt, war es vor allem der
methodologische Nationalismus der Sozialwissenschaften im Allgemeinen und
der Migrationsforschung im Besonderen, der dabei im Fokus der Kritik stand
(Wimmer und Glick Schiller 2002; Beck 2004). In diesem Zusammenhang wur-



12 B. Nieswand und H. Drotbohm

de argumentiert, dass Globalisierungsprozesse und die unübersehbare Relevanz
grenzüberschreitend gelebter sozialer Beziehungen es immer fragwürdiger werden
lassen, die Grenzen des Nationalstaats mit den Grenzen der Gesellschaft gleichzu-
setzen. Kritisiert wurde, dass aufgrund des methodologischen Nationalismus der
Sozialwissenschaften zunächst eine Einheit von Gesellschaft und Staat behauptet
wird, die dann durch Gesellschaftstheorien und Forschungsdesigns verdinglicht
wird (Beck 2000; Trouillot 2001; Pries 2001; Amelina et al. 2012).

In der soziologischen Gesellschaftstheorie lässt sich bereits seit den 1970er
Jahren eine Bewegung vom Nationalstaatsparadigma hin zu abstrakteren und
umfassenderen Gesellschaftsmodellen beobachten (z. B. Luhmann 2005/1971;
Wallerstein 1974). In der Migrationsforschung waren es insbesondere die Theo-
retikerinnen des Transnationalismusansatzes (z. B. Basch et al. 1994; Vertovec
2009; Pries 2007, 2010; Glick Schiller in diesem Band), die seit den 1990er Jahren
argumentierten, dass wesentliche Aspekte der Lebenswelten von Migrantinnen, vor
allem grenzüberschreitende Netzwerke, Kommunikationsflüsse und Institutionen,
von den klassischen Paradigmen der Migrationsforschung systematisch ausgeblen-
det wurden, obwohl diese sich als strukturell bedeutsam für das Verständnis von
Globalisierungszusammenhängen erwiesen haben. Der endgültige Durchbruch des
Transnationalismusansatzes hing damit zusammen, dass die Weltbank im Jahr
2001 eine Studie veröffentlichte, in der sie feststellte, dass das Volumen der fi-
nanziellen Rücküberweisungen oder remittances von Migrantinnen in sogenannte
Entwicklungsländer doppelt so hoch war wie das Volumen der offiziell geleisteten
Entwicklungshilfe (vgl. Nieswand 2011a; Riester in diesem Band). Bei diesen Zah-
len handelte es sich, wie sich später herausstellte, aber noch um eine Untertreibung
(World-Bank-Group 2010).8 Aus soziologischer Perspektive war das Aufrüttelnde
an diesen dürren Zahlen nicht so sehr ihre Höhe, sondern die Tatsache, dass diese
nur die Spitze eines Eisbergs aus grenzüberschreitenden sozialen, politischen und
ökonomischen Beziehungen waren, mit der sich die Migrationsforschung bis dato
aber kaum beschäftigt hatte. Von da an war es schwer, die Relevanz transnationaler
Beziehung zu verneinen. Spätestens seit den frühen 2000er Jahre waren daher die
transnational studies ein etabliertes und schnell wachsendes Forschungsparadig-
ma geworden (Levitt und Jaworsky 2007; Vertovec 2009: Glick Schiller in diesem
Band).

Der sich andeutende Paradigmenwechsel hatte nicht nur weitreichende Folgen
für die Migrationsforschung. Folgt man diesen Kritiklinien weiter, verweisen sie auf

8 Viele Transfers, die etwa in Form von Waren erfolgten, wurden nicht erfasst, genauso
wenig wie die Geldbeträge, die außerhalb des Bankensystems über informelle Wege oder
persönliche Netzwerke in die Herkunftsländer gelangten.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 13

die Forderung, den soziologischen Gesellschaftsbegriff für die Vielzahl an grenz-
überschreitenden Beziehungen und Kommunikationsformen zu öffnen (Nieswand
2011b). Gesellschaft – oder wie man das „umfassendste System menschlicher Ko-
Existenz“ (Luhmann 1994, S. 235) auch immer nennen möchte – erscheint vor
diesem Hintergrund nicht mehr als eine sozial und kulturell integrierte und terri-
torial klar begrenzte organische Ganzheit, wie sie insbesondere von den Soziologen
Parsons und Durkheim konzeptualisiert wurde. Vielmehr wird sie zu einem recht
inhaltsarmen Begriff, der nicht vielmehr als die abstrakte Einheit der Differenzen
und Interdependenzen in einer komplexen, globalisierten und in sich stark frag-
mentierten Sozialwelt bezeichnet. Manche Soziologen (z. B. Urry 2001) schlagen als
Reaktion auf den Bedeutungsverlust vor, auf den Gesellschaftsbegriff zu verzichten
und auf andere Grundbegriffe umzustellen, andere wiederum halten vor allem aus
Gründen der Theoriearchitektur an ihm fest (Luhmann 1987, S. 555).

Für die Migrationsforschung haben diese sozialtheoretischen Überlegungen vor
allem die Konsequenz, dass der Gesellschaftsbegriff, der in dem politischen und
wissenschaftlichen Diskurs über die Integration von Migrantinnen eingebaut ist,
zunehmend fragwürdig erscheint. Versteht man Integration mit der der klassischen
Soziologie als „Zusammenhalt von Teilen“ in einem „systemischen Ganzen“ (Esser
2001, S. 97), so erscheint die Fokussierung auf die Integration von Migrantinnen
nur dann plausibel, wenn man sie als Teile einer gesamtgesellschaftlichen Ganzheit
begreift und konstatiert, dass ihr Teilwerden aufgrund ihrer kulturellen, ethnischen
oder sprachlichen Eigenschaften mit besonderen Herausforderungen verbunden
ist. Diese Ganzheit, die als Gesellschaft theoretisch vorausgesetzt wird, zeichnet
sich aber nicht nur durch faktische Interdependenzen aus – sonst würde sich
die Frage stellen, wie Migrantinnen nicht Teil von ihr sein könnten, obwohl
sie an Sozialität teilhaben – sondern unterstellt, dass es ein gesellschaftliches
Zentrum aus geteilten kulturellen Normen und Werten existiert, bezogen auf
das es Migrantinnen als kulturell-ethnische Fremdkörper zu integrieren gilt.
Legt man hingegen eine systemtheoretische oder globalisierungstheoretische
Vorstellung von einem zumindest potentiell global vernetzten Weltsystem oder
einer Weltgesellschaft zugrunde, erscheint Gesellschaft als etwas anderes. Sie
lässt sich weniger durch Adjektive wie „integriert“, „zentriert“ und „homogen“
beschreiben, als durch Adjektive wie „fragmentiert“, „dezentriert“ und „diffe-
renziert“. Wenn aber Gesellschaften letztlich sozialtheoretische Abstraktionen,
welche „die Gesamtheit der sozialen Beziehungen, Prozesse, Handlungen oder
Kommunikationen bezeichne[n]“ (Luhmann 1987, Hervorhebung durch die
Autoren), und keine real-existierende und organische Ganzheiten sind, können
sich Migrantinnen (genauso wie alle anderen) gar nicht in sie integrieren bzw. –
was auf das Gleiche hinausläuft – können immer schon als integriert gelten.



14 B. Nieswand und H. Drotbohm

Diesem gesellschaftstheoretischen Paradigmenwechsel folgend wurden in Ab-
grenzung zu der eher statischen Teil-Ganzes-Beziehung des Integrationsansatzes
konzeptionelle Alternativen entwickelt, denen prozessuales, multizentrisches und
fragmentarisches Verständnis der Beziehung zwischen Personen und Gesellschaft
zugrunde liegt. In diesem Rahmen sind zwei Konzepte besonders weiterfüh-
rend: das systemtheoretische Inklusionskonzept und das stärker handlungs- und
netzwerktheoretische Konzept der incorporation, das in den letzten Jahrzehnten
verstärkt in der amerikanischen Migrationsforschung benutzt wurde.

Der Systemtheoretiker Rudolf Stichweh begreift Inklusion als „Form der Be-
rücksichtigung von Personen in Sozialsystemen“ (Stichweh 1997, S. 123–124) –
unabhängig davon, wie dauerhaft sie ist und als wie vorteilhaft bzw. nachteilig
sie sich für die jeweiligen Person herausstellt. Inklusion ist kein dauerhafter und
ganzheitlicher Zustand, wie die Teile-Ganzes-Beziehung der Integrationstheorie
nahelegt, sondern sie wird als fragmentarisch und prozessual verstanden (Stichweh
1997, S. 127–128). Dies bedeutet, dass sie immer wieder von Neuem hergestellt
werden muss (oder unterbleibt), dass sie sich nur auf die Systeme bezieht, an die
sie sich kommunikativ richtet, und dass sie nicht ganze Personen, sondern nur
jene Teilaspekte eines Individuums umfasst, die für die jeweiligen Systeme für ei-
ne bestimmte Zeitdauer relevant sind (Luhmann 1989). Die Systemtheorie sieht
dabei auch vor, dass Kopplungen von Inklusionen in verschiedene Systeme (z. B.
Schulsystem und Arbeitsmarkt) existieren können. Dies impliziert aber auch die
Möglichkeit von sich wechselseitig verstärkenden Exklusionsprozessen, die unter
bestimmten Umständen zu einer Totalexklusion führen können (Luhmann 1995).
Im Gegensatz zum Integrationsparadigma lässt sich ein vollständiger Einschluss in
die Gesellschaft systemtheoretisch aber gar nicht und ein vollständiger Ausschluss
nur als Extremfall vorstellen.

Weil die Teilhabe von Individuen an Gesellschaft nicht mehr ganzheitlich ge-
dacht werden kann oder muss, ermöglicht die Unterscheidung von Inklusion
und Exklusion differenziertere Beschreibungsformen. Wenn es zum Beispiel um
die Frage nach Zugängen zum politischen System, Arbeitsmärkten oder wohl-
fahrtsstaatlichen Institutionen geht, kann dies als Teilbeziehung in den Blick
genommen werden, ohne dass sich immer wieder die verkomplizierende und
letztlich auch nicht seriös zu beantwortende Frage nach dem Zusammenhalt der
,gesellschaftlichen Ganzheit‘ mitgewälzt werden muss.

Auch können mit dem normativ agnostischen Inklusionsbegriff weniger positiv
konnotierte Beziehungen zu Systemen thematisiert werden, etwa die Inklusion von
Migrantinnen in Abschiebegefängnisse oder Duldungen als Varianten rechtlicher
Inklusion. Eine offene Frage, die hier nur angedeutet sei, bleibt allerdings, inwiefern
der Inklusionsbegriff zu stark an systemtheoretische Grundannahmen gebun-
den bleibt. Dies betrifft beispielsweise die Annahmen einer strikten funktionalen



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 15

Differenzierung von Systemen, der Autopoiesis oder der kommunikationstheo-
retischen Entmaterialisierung des Sozialen (Pries 2010, S. 151–152).9 Für den
Inklusionsbegriff spricht nichtsdestotrotz, dass unseres Erachtens im deutschspra-
chigen Raum zurzeit wenig begriffliche Alternativen zur Verfügung stehen, um
die Beziehungen zwischen Individuen einerseits und sozialen Systemen, Institutio-
nen, sozialen Feldern oder Organisationen andererseits jenseits eines holistischen
Integrationsbegriffs zu beschreiben.

In der englischsprachigen Migrationsforschung wird weniger von Inklusion als
von incorporation (Levitt und Glick Schiller 2004), embeddedness (Levitt und Jawor-
sky 2007) oder engagement (Grillo und Mazzucato 2008) gesprochen. Exemplarisch
soll auf den eher praxis- und netzwerktheoretischen Begriff der incorporation
eingegangen werden, den Glick Schiller, Caglar und Guldbrandsen wie folgt
definieren:

Incorporation kann als Prozess des Aufbaus und Erhalts von Netzwerken sozialer Be-
ziehungen definiert werden, durch die ein Individuum oder eine organisierte Gruppe
mit einer Institution in Verbindung gebracht wird (Glick Schiller et al. 2006, S. 613,
eigene Übersetzung).

Bemerkenswert ist, dass die Autorinnen auf den Begriff des sozialen Netzwerks
als Grundbegriff abstellen. Dies ergibt gerade im Fall jener Migrantinnen Sinn,
die sich in den Grauzonen formalisierter sozialer Systeme bewegen und/oder im
Kontext transnationaler Felder agieren und für die Netzwerke wichtig für ihre Le-
bensgestaltung und Lebenschancen sind. Diese können zu einem bestimmten Grad
Marginalisierung und Exklusion aus formalisierten Bereichen kompensieren (z. B.
Arbeitsmarkt, Wohnungsmarkt, Gesundheitsversorgung) (Elwert 2002). Auch sind
Netzwerke wichtig für die Konstitution von transnationalen Feldern oder Räumen,
innerhalb derer zum Beispiel die Migration von Familienmitgliedern ermöglicht
(Kastner 2010; Drotbohm 2009, Drotbohm in diesem Band) oder Transferleistun-
gen zwischen wohlhabenderen und bedürftigeren Teilen des Netzwerkes organisiert
werden (Bommes 2003; Nieswand 2005).

Ähnlich wie der Inklusionsbegriff kommt auch incorporation im Gegensatz zu
dem klassischen Integrationsbegriff ohne einen starken Gesellschaftsbegriff aus.10

9 In jüngerer Vergangenheit wurde der Inklusionsbegriff verstärkt benutzt, um die gleich-
berechtigte gesellschaftliche Teilhabe von Menschen mit Behinderungen zu fordern. In
diesem Zusammenhang stellt sich aber die Frage, wie sich dies mit den dargestellten
Abstraktionsgewinnen vereinbaren lässt.
10 Es ist kein Zufall, dass die Integrationsforschung sich stark auf den Zusammenhang von
Sprache, schulischen Erfolg und Inklusion in den Arbeitsmarkt von Kindern mit Migrati-
onshintergrund konzentriert. Trotz der Transnationalisierung von Arbeitsmärkten erscheint



16 B. Nieswand und H. Drotbohm

Er erschließt analytisch die eher kleinteiligen Verbindungen zwischen Personen,
Netzwerken und Institutionen, die alltäglich zu beobachten sind, ohne nach dem
dauerhaften Teilwerden an einer Gesellschaft fragen zu müssen. Der Integration in
die Gesellschaft werden multiple Pfade der incorporation mit unterschiedlicher Ziel-
richtung und sozialräumlicher Ausdehnung gegenübergestellt (Glick Schiller et al.
2004; Levitt und Glick Schiller 2004). Im Verhältnis zum systemtheoretischen In-
klusionsbegriff ist incorporation stärker praxistheoretisch und netzwerktheoretisch
orientiert.

Die Entlastungen von der Frage nach der Herstellung des gesamtgesellschaftli-
chen Zusammenhalts eröffnen den Konzepten der Inklusion und der incorporation
neue Perspektiven auf migrationsbezogene Phänomene. So wird es möglich, sich
mit der gleichzeitigen (angestrebten oder praktizierten) Teilhabe von Migranten
an mehreren Nationalstaaten und den damit verbundenen Austauschprozessen zu
befassen. Verläufe sozialer Mobilität, die in Beziehung zu physischer Mobilität
entstehen können, deren Rückkopplung in die Herkunftskontexte, aber auch In-
konsistenzen, wie die Erfahrung unterschiedlicher Teilhabechancen und Positionen
der Migranten an unterschiedlichen Orten (Drotbohm 2011b; Nieswand 2011b) ge-
raten damit in den Blick. Levitt und Glick Schiller (2004) machen deutlich, dass die
nationalstaatliche Inklusion von Migranten und eine transnationale Ausrichtung
ihrer Lebensweise sich nicht notwendigerweise widersprechen müssen. Um zu einer
differenzierten Betrachtung zu kommen, führen sie die Unterscheidung zwischen
ways of being und ways of belonging ein. Während der erste Begriff Beziehungen und
Erfahrungen beschreibt, mittels derer Individuen einen Bezug zu sozialen Feldern
und Organisationen herstellen, meint letzterer die Identifizierungen, praktischen
Bekundungen und Identitätsdiskurse, die die Zugehörigkeit zu einer Gruppe oder
einem Staat ausdrücken. In diesem Zusammenhang wird impliziert, dass einerseits
transnational ways of being nicht in jedem Fall in eine transnationale Selbstwahr-
nehmung bzw. transnational ways of belonging münden müssen und andererseits,
dass transnationale Identitätsentwürfe nicht unbedingt eine ausgeprägt transna-
tionale Lebensweise widerspiegeln. Janine Dahinden (2009) stellte im Anschluss
daran anhand einer Studie in einer Schweizer Kleinstadt heraus, dass Migrationen –
je nach biographischem Verlauf – unterschiedliche Intensitäten lokaler, transna-
tionaler oder globaler Anbindung entwickeln, die auch im Lebensverlauf variieren
können. Es zeigte sich, dass nicht nur Flüchtlinge, wie sich evtl. aufgrund ih-
rer strukturellen Benachteiligung erwarten ließ, schwach lokal eingebunden sind,
sondern auch Angehörige hochqualifizierter mobiler Eliten (Dahinden 2009).

der Integrationsbegriff in diesem Kontext noch plausibler als in anderen Bereichen (etwa
Religion, Politik oder Familie).



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 17

Gibt man den territorialisierten Nationalstaat als quasi-natürliche Einheit der
Analyse auf, hat dies, wie bereits angedeutet, Konsequenzen für Untersuchungs-
einheiten der Migrationsforschung. Als Alternativen rücken einerseits Städte und
Regionen in den Blick (z. B. Baumann 1996; Glick Schiller und Caglar 2009; Ver-
tovec 2007; Dahinden 2009; Wessendorf 2011) und andererseits eine ganze Reihe
transnationaler oder translokaler sozialer Akteure und Institutionen wie Familien
(z. B. Bryceson und Vuorella 2002; Drotbohm 2009; Coe 2011), religiöse Gruppie-
rungen (z. B. van Dijk 1997; Levitt 2003; Riccio 2004; Lauser, Weißköppel 2008;
Hüwelmeier und Krause 2009; Drotbohm 2010), soziale Klassen und Statusgruppen
(z. B. Goldring 1998; Sklair 2001; Portes et al. 2002; Weiß 2005; Berger und Weiß
2008; Drotbohm 2011b; Nieswand 2011b; Nowicka 2013), transnational agierende
politische Organisationen (Sökefeld 2004; Baban 2006; Gerharz 2009), geografisch
zerstreute dörfliche Gemeinschaften (Levitt 2003; Smith 2006), ethnische Diaspora-
Formationen (Werbner 1999; Nieswand 2008; Kleist 2011) und transnational ope-
rierende nationalstaatliche Institutionen (Skrbis 2000; Glick Schiller und Fouron
2001; Fitzgerald 2009; Barabantseva und Sutherland 2011; Nieswand 2011a).

In den bisherigen Abschnitten ging es darum zu zeigen, wie das Abrücken
vom methodologischen Nationalismus und vom gesellschaftstheoretischen Holis-
mus des Integrationsansatzes zu einer Perspektivenverschiebung führte, die neue
Phänomene und Untersuchungseinheiten für die Migrationsforschung erschließt.

4 Die Kultur der Migrationsforschung

Die dritte intellektuelle Krise der Migrations- und Diversitätsforschung – neben
der Krisen des Gesellschaftsbegriffs und der kategorialen Differenzierung zwischen
,Ausländern‘ und ,Einheimischen‘ – betrifft den Kulturbegriff. Die Kritik daran,
wie sie unter anderem von Wimmer, Kuper, Fox und King, Hann und Lentz
zusammenfassend dargestellt wurde (Wimmer 1996; Kuper 1999; Fox und King
2002; Hann 2007; Lentz 2009, S. 315), richtet sich vor allem gegen die Imagi-
nation von Bevölkerungen als unveränderliche und statische Kulturen. Dadurch,
so die Kritiker, würden fluide, intern heterogene, translokale und machtgelade-
ne Prozesse der Bedeutungskonfiguration als geographisch begrenzte, homogene,
quasi-gegenständliche, konsensuale und zeitlich stabile Entitäten dargestellt.

Für Adam Kuper und Carola Lentz liegt eine Ausgangsproblematik in der von
Talcott Parsons angestrebten Arbeitsteilung zwischen einer Soziologie, die sich mit
gesellschaftlichen Strukturen und sozialen Handlungen beschäftigt, und einer Eth-
nologie, die für Symbolsysteme und Bedeutungen verantwortlich ist (Kuper 1999,



18 B. Nieswand und H. Drotbohm

S. 47–72; Lentz 2009, S. 310–312). Dies legte den Grundstein für „eine gesell-
schaftsfreie Definition von Kultur, die Konzentration auf Werte und Weltbilder
statt Handlungen und Institutionen sowie die Abstraktion von Materialität und
Macht“ (Lentz 2009, S. 311).

Die Konsequenzen für die Migrationsforschung liegen auf der Hand. Wenn
die Kultur einer Minderheit, verstanden als ein durch Sozialisation angeeignetes
und verinnerlichtes Bedeutungssystem, als Ursache von Differenz gesehen wird,
verdeckt dies die komplexen und durchmachteten Aushandlungsprozesse, deren
Resultat die Wahrnehmung verschiedener Bevölkerungen als andere Kulturen sind.
Wie Günther Schlee (2006) und Andreas Wimmer (2008) im Anschluss an Fredrik
Barth (1969) argumentieren, sollten Grenzziehungen zwischen Gruppen nicht als
Ausdruck kultureller Verschiedenheit verstanden werden, sondern als Resultate
sozialer Prozesse: „Ethnische Grenzen sind das Ergebnis von klassifikatorischen
Kämpfen und Verhandlungen zwischen Akteuren, die in einem sozialen Feld
situiert sind“ (Wimmer 2008, S. 970, eigene Übersetzung, siehe auch Dahinden in
diesem Band).

Ironischerweise steht dem „culture worry“ (Fox und King 2002), also dem ge-
wachsenen Unbehagen der verschiedenen Ethnologien und Anthropologien am
Kulturbegriff ein gesteigertes Interesse an kulturellen und/oder religiösen Phä-
nomenen und eine indirekte Zuständigkeitsvermutung der Kulturwissenschaften
gegenüber. Ganz in diesem Sinne merkte Adam Kuper an, dass Ethnologen und
Anthropologen „nervös [würden], wenn sie den Kulturbegriff diskutieren – was
insofern erstaunlich ist, als dass die Anthropologie der Kultur so etwas wie eine Er-
folgsgeschichte ist“ (Kuper 1999, S. 226, eigene Übersetzung). Diese Gleichzeitigkeit
von der wissenschaftlichen Krise des Kulturbegriffs in den Kulturwissenschaften
und der Aufwertung von Kulturdiskursen in politischen Feldern ist aber kein Zu-
fall. In gewisser Weise – und dies gilt insbesondere für Migrationsforschung (siehe
auch Strasser in diesem Band) – ist die Skepsis gegenüber kulturalistischen Erklä-
rungsmodellen die Reaktion auf die politischen Versuche, soziale Spannungen als
Kulturkonflikte zu rahmen.

Wenn etwa prominente Politiker, wie Angela Merkel oder David Cameron, von
einem Scheitern des Multikulturalismus reden, dann wird damit im Subtext auf
ein Bedrohungsszenario verwiesen, innerhalb dessen der Westen sich „fremden
Kulturen“ mit vermeintlich illiberalen Werten, insbesondere dem Islam, ausgesetzt
sieht (vgl. Strasser und Kosnick in diesem Band). Das Reden über das Scheitern
des Multikulturalismus ist, auch wenn es vordergründig anders erscheinen mag,
keine Abkehr von einem politischen Kulturdiskurs, sondern primär ein Idiom
für die Forderung nach einer Neubestimmung des politischen Verhältnisses zu
muslimischen Migrantinnen und deren Nachkommen in den europäischen Zu-



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 19

wanderungsländern. Dieses fußt hintergründig auf einer zutiefst kulturalistischen
Interpretation sozialer Problemlagen. Nicht die mangelnden politischen Inklu-
sionsbemühungen, der global war against terrorism oder der Rassismus in den
Zuwanderungsländern werden für die migrationsbezogene sozialen Spannungen
verantwortlich gemacht, sondern die fremde und unangemessene Kultur bzw. Re-
ligion der Einwanderer. Es gibt eine lange Reihe von Beispielen, die diese Form
der Kulturalisierung insbesondere muslimischer Migrantinnen und deren Nach-
kommen durch die Mehrheitsgesellschaft (und zum Teil auch durch die Muslime
selbst) belegen. Von Moscheekonflikten, über Ehrenmorde, Parallelgesellschaften
und Kopftuch– und Beschneidungsdebatten bis hin zu den populistischen Bü-
chern von Sarazin oder Buschkowsky (Schiffauer 2011; Bade 2013). Die Frage nach
kultureller Eigenheit und Fremdheit wird in diesen Zusammenhängen zu einem
zentralen Dispositiv der Ethnisierung von Einwanderungsgesellschaften. Im Fahr-
wasser dieser Debatten haben sich auch Kultur- und Sozialwissenschaftlerinnen
verstärkt mit Gruppen beschäftigt, die in das Schema kultureller Differenz passen,
etwa weil sie eine andere Religion oder Hautfarbe haben. Dies trifft einerseits auf
Migrantinnen aus Ländern zu, die aus den traditionellen Forschungsgebieten der
außereuropäischen Ethnologie stammen (Lauser 2005; Weiss und Dennis 2005;
Krause 2008; Nieswand 2011b), und andererseits lässt sich in diesem Rahmen ein
verstärktes Interesse an der Religion von Migrantinnen erkennen. Es finden sich da-
bei, wie bereits angedeutet, viele Arbeiten über den Islam, die sich kritisch mit dem
politischen Umgang mit Muslimen auseinandersetzen (Schiffauer 2000, 2010; Hüt-
termann 2006; Sökefeld 2008; Tezcan 2002; Krüger-Potratz und Schiffauer 2011).
Darüber hinaus entstanden auch Arbeiten zu anderen Formen der Religiosität
von Migranten, wie über das Christentum insbesondere unter afrikanischen Mi-
grantinnen (z. B. Adogame und Weißköppel 2005; Jach 2005; Währisch-Oblau
2009; Nieswand 2010; Krause 2011) oder über Hinduismus und Buddhismus unter
Migrantinnen aus Asien (Baumann 2000; Hüwelmeier 2008).

Im Folgenden seien mit den Beiträgen von Verena Stolcke und
Gerd Baumann beispielhaft zwei prominente Vertreter einer ethnologisch-
kulturwissenschaftlichen Migrationsforschung aus den 1990er Jahren referiert,
die Kritiken an den politisch dominanten Kulturdiskursen in unterschiedlichen
Nuancen und mit unterschiedlichen Zielrichtungen vorgebracht haben.11 Verena
Stolcke beschrieb 1995 in ihrem Aufsatz „Talking Culture“, dass sich seit dem

11 Wir bedanken uns bei Verena Stolcke als Teilnehmerin und Gerd Baumann als Berater
für ihre konstruktiven Beiträge zu der Konferenz, aus der die Idee zu diesem Sammel-
band erwuchs. Der Tod Gerd Baumanns im Januar 2014 ist ein großer Verlust für die
Migrationsforschung.



20 B. Nieswand und H. Drotbohm

Ende des zweiten Weltkrieges auf der Ebene der europäischen Exklusionsdiskur-
se eine graduelle Verschiebung feststellen lässt (Stolcke 1995). Während bis zum
Ende des zweiten Weltkrieges Rassendiskurse eine große Bedeutung hatten, um
Machtungleichheiten und Exklusion zu legitimieren, wurde er als Konsequenz
des Massenmordes an den europäischen Juden aus der politischen Nachkriegs-
ordnung verbannt. Sukzessive wurden sie, so Stolcke, durch den Kulturdiskurs
ersetzt, der spätestens seit den 1980er Jahren auch von der politischen Rechten in
Europa verwendet wurde, um restriktive Maßnahmen gegen Migrantinnen und ih-
re Nachkommen zu begründen. Dieser „kulturelle Fundamentalismus“, der darin
besteht, tiefgreifende Unvereinbarkeiten zwischen der Kultur der Zuwanderungs-
gesellschaft und der der Migranten zu behaupten, übernimmt Funktionen des
Rassenbegriffs, markiert allerdings auch Differenzen zu ihm. So entschärft die
Umstellung von der biologischen Kategorie der Rasse auf die soziale Kategorie der
Kultur den soziologischen Determinismus.12 Assimilation und Anpassung erfor-
dern zwar Anstrengung und Zeit, sind aber im Kulturdiskurs im Gegensatz zum
Rassediskurs als Option angelegt.

Darüber hinaus impliziert der ,kulturelle Fundamentalismus‘ Stolcke zufolge
eine grundsätzliche Verschiebung im Hinblick auf die darin enthaltene Gleich-
heitsannahme. Während der Rassebegriff hierarchisch angelegt ist und damit
auch Eroberung, Kolonialisierung und schlimmstenfalls Völkermord pseudobiolo-
gisch legitimieren kann, impliziert der Kulturdiskurs erst einmal eine relativistisch
verstandene Gleichheit. Damit ist er im Gegensatz zum Rassediskurs an die
Allgemeine Erklärung der Menschenrechte anschlussfähig. Die ungleichheitsle-
gitimierende Funktion kommt vor allem im Kontext von Migrationsprozessen zur
Geltung. Gemäß diesem Diskurs gilt ,die Kultur‘ der Migrantinnen lediglich in ih-
ren Herkunftskontexten, nicht aber im Zuwanderungskontext als gleichwertig. Im
Zuwanderungsland ist es ,die Kultur‘ der ,einheimischen‘ Bürger, die als legitimer
Maßstab gilt und an die sich die Migrantinnen anpassen müssen.

Es sind insbesondere die von Stolcke beschriebenen politischen Prozesse der
Kulturalisierung, die in der kulturwissenschaftlichen Migrationsforschung das Un-
behagen am Kulturbegriff ausgelöst haben. Sie machen die Beschreibung kultureller
Differenzen zu einem heiklen Drahtseilakt zwischen der Verfolgung konventio-
neller kulturwissenschaftlicher Erkenntnisinteressen, wie die Rekonstruktion des
kulturell-sinnhaften „Aufbaus der sozialen Welt“ (Schütz 1960), einerseits und an-

12 Stolckes These von der Differenz zwischen Rassismus und kulturellem Fundamentalis-
mus blieb nicht unwidersprochen. So argumentierte etwa Aihwa Ong (1996), dass diese
Unterscheidung analytisch in die Irre führe, weil sie die Gemeinsamkeiten zwischen den
exkludierenden und hierarchisierenden Machtpraktiken verdecke.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 21

dererseits der Gefahr, einer politischen Instrumentalisierung des Kulturdiskurses
Munition zu liefern.

Eine modellbildende Lösung für diese Problematik innerhalb der kulturwissen-
schaftlichen Migrationsforschung findet sich in den Arbeiten von Gerd Baumann
über den multiethnischen Londoner Stadtteil Southhall (Baumann 1996). Bau-
manns Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass die skizzierte theoretischen
Weiterentwicklungen des ethnologischen Kulturbegriffs und der Kulturbegriff, den
er in den 1990er Jahren in Southhall antraf, weit auseinanderfielen. In dem unter-
suchten Stadtteil beobachtet Baumann einen dominanten Kulturdiskurs, der besagt,
dass ethnische Großgruppen existieren, die eine gemeinsame Kultur teilen, die sie
nach innen eint, nach außen von anderen Bewohnerinnen Southhalls unterschei-
det und ihnen Identitätsangebote zur Verfügung stellt (Baumann 1996, S. 9–30).
Baumann sieht dieses politisch aufgeladene Dispositiv, in dem Identität, Kultur
und community zu einer Einheit verschmolzen werden, aber nur als einen Teil der
beobachteten sozialen Realität.

Parallel zu diesem dominanten Diskurs, wie Baumann ihn nennt, existiert ein
anderer Diskurs, den er als „demotisch“ bezeichnet. Dieser zeichnet sich dadurch
aus, dass er die Verdinglichung von Gruppen und Kulturen innerhalb des do-
minanten Diskurses zugunsten fluiderer, situativerer und komplexitätssensiblerer
Rahmungen von Interaktionen fallen lässt: „Dieser demotische Diskurs ist der
Gegenspieler des dominanten, indem er die Aufmerksamkeit auf die alltäglichen
Prozesse des ,making culture‘ statt des ,having a culture‘ lenkt“ (Baumann 1996, S. 6,
eigene Übersetzung). So können zum Beispiel Punjabis und Jamaikaner in Southhall
als Bewohner des gleichen Stadtteils auch immer auf Basis von Gemeinsamkeiten
bezüglich ihrer Alltagserfahrungen anstatt auf Basis ihrer ethnischer Differenzen
miteinander interagieren. Für Baumann ergibt sich die lokale Dynamik aber ge-
nau aus den Registerwechseln zwischen dem dominanten und dem demotischen
Diskurs.

Der oben beschriebene Drahtseilakt zwischen wissenschaftlicher Beschreibung
und politischer Verstrickung der verwendeten Begrifflichkeiten wird dadurch auf-
gelöst, dass Baumann den politisch dominanten Diskurs über Migrantinnen und
deren Nachkommen als spezifische kulturelle Form rekonstruiert und deren Re-
levanz im Kontext von Alltagsprozessen verfolgt. Der methodologische Kniff ist,
dass der Kulturbegriff von einer theoretisch-methodologischen Setzung, die für den
Forschungsprozess erkenntnisleitend ist, zu einem empirischen Gegenstand wird,
dessen Bedeutungsdimensionen empirisch herausgearbeitet werden können. Dabei
wird aber auch klar, dass die Gleichsetzung von Identität, Kultur und community,
die Baumann als dominanten Diskurs beschreibt, in kulturwissenschaftlichen Zu-
sammenhängen nicht mehr bloß fraglos affirmiert werden kann. Das Aufbrechen



22 B. Nieswand und H. Drotbohm

von Selbstverständlichkeiten führte auch in Bezug auf den Kulturbegriff zu einer
Pluralisierung der Positionen und Umgangsformen. Sie umfassen ein Spektrum,
das von Autoren, die neue theoretischen Begründungen, Präzisierungen und Re-
formulierungen vornehmen (siehe dazu Wimmer 1996; Schiffauer 1997; Brumann
1999; Reckwitz 2004), über moderat kulturskeptische Autorinnen (Lentz 2009) bis
hin zu dezidierten Gegnerinnen des Kulturkonzepts (Abu-Lughod 1991; Kuper
1999; Hann 2007) reicht. In der Migrationsforschung geht es dabei immer auch um
die Frage, wie rettbar oder unrettbar der Kulturdiskurs in Ausgrenzungsdiskurse
verstrickt ist. Diese durchaus kontrovers zu diskutierende Frage wird sowohl theo-
retisch als auch anhand von ethnografischen Fällen vor allem im ersten und dritten
Teil dieses Sammelbandes behandelt.

5 Die Beiträge

Nach dieser Beschreibung der drei intellektuellen Krisen der Migrations- und
Integrationsforschung – die Krise der Kategorien der Differenzierung zwischen
,Einheimischen‘ und ,Ausländern‘, die Krise des Gesellschaftsbegriffs und die Krise
des Kulturbegriffs –, die die reflexive Wende in der Migrationsforschung initiiert
haben, werden nun die Beiträge des Sammelbandes vorgestellt. Er gliedert sich in
drei inhaltliche Sektionen: 1.) Politiken kultureller Differenz 2.) Transnationale
Perspektiven 3.) Ethnizität und Diversität. Diese stehen, wie im Folgenden erläu-
tert wird, in einem engen Verhältnis zu den beschriebenen intellektuellen Krisen.
In den einführenden Artikeln, die jeweils den inhaltlichen Teilen vorangehen, lie-
fern Migrationsforscherinnen Überblicke über die dann folgenden thematischen
Bereiche des Bandes. Diese einführenden Texte gehen aber über eine einfache
Zusammenfassung des Diskussionstandes hinaus und entwickeln im Rahmen der
skizzierten Debatten eigenständige Positionen. Auf die Einführungen folgen jeweils
drei Beiträge, die anhand von Fallstudien theoretische und empirische Aspekte
des Sektionsthemas näher beleuchten. Diese Mischung aus Gegenstandsorientie-
rung und theoretisch-methodologischer Reflexivität, die die Beiträge auszeichnet,
kann auch als charakteristisch für die reflexive Wende in der Migrationsforschung
angesehen werden.

Besonders bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang die disziplinäre und
interdisziplinäre Vielfalt der Autorinnen. Ihre disziplinären Hintergründe haben
diese in der allgemeinen Ethnologie, der europäischen Ethnologie, der Soziologie,
der Sozial- und Kulturanthropologie, den Kulturwissenschaften und den Politik-
wissenschaften. Einige der Autorinnen haben darüber hinaus disziplinäre Wechsel



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 23

vollzogen oder arbeiten in interdisziplinären Forschungszusammenhängen. Dies
unterstützt unser Argument, dass es sich bei der reflexiven Wende nicht um eine
disziplinäre Spezialisierung, sondern um eine Entwicklung von größerer Reichwei-
te handelt. Sie verweist auf einen trans- und interdisziplinären Paradigmenwechsel
in der Migrations- und Diversitätsforschung.

5.1 Politiken kultureller Differenz

Die Beiträge in der ersten Sektion befassen sich mit der Frage, wie sich die
politischen Diskurse über und Praktiken im Umgang mit migrationsbezogenen
Fragestellungen in den vergangenen Dekaden veränderten. Vor allem der Multikul-
turalismus wurde wiederholt als Beispiel eines gescheiterten integrationspolitischen
Konzeptes in der politischen Öffentlichkeit diskutiert. Aus dieser Diskussion, aber
auch den oben skizzierten wissenschaftlichen Debatten über den Kulturbegriff fol-
gen vor allem zwei Fragen: Erstens, wie viel rechtlicher und politischer Spielraum
kann bzw. soll Minderheiten zugestanden werden, um ihre kulturelle Entfaltung
zu fördern und ihre Identität vor Abwertung zu schützen? Zweitens, wie kann das
Verhältnis von Mehrheiten und Minderheiten vor dem Hintergrund eines nicht-
essentialistischen Kulturbegriffes verstanden werden, der Diversität, Hybridisie-
rung und Ambiguität als zentrale Qualitäten von Gruppen und Kulturen anerkennt?

Sabine Strasser führt mit ihrem Überblicksartikel „Post-Multikulturalismus
und ,repressive Autonomie‘: sozialanthropologische Perspektiven zur Integra-
tionsdebatte“ in diese Sektion ein und konzentriert sich auf den politischen
Multikulturalismus, der, wie bereits ausführlicher erörtert, mittlerweile in zahl-
reichen europäischen Ländern als Ursache für soziale Missstände angeführt wird.
Zunächst skizziert die Autorin die Entstehungsgeschichte des Multikulturalismus
in Nordamerika und im westlichen und nördlichen Europa und erläutert einige
seiner Varianten. Anhand öffentlicher Reaktionen auf so genannte „Kulturdelikte“
beleuchtet sie dann Spannungen und Widersprüche im Umgang mit einwande-
rungsbezogener kulturalisierter Differenz in mehreren europäischen Ländern. Im
Zentrum ihrer Betrachtung steht die Auseinandersetzung zwischen einer femi-
nistischen Kritik am Multikulturalismusansatz, dieser konsolidiere patriarchale
Machtverhältnisse, und den Eigeninteressen von minorisierten Bevölkerungs-
gruppen. Strasser verweist mit dem Ausdruck „repressive Autonomie“ auf die
missbräuchliche Verwendung feministischer Argumente, die zwar für Geschlech-
teregalität, Selbstbestimmung und sexuelle Freiheit sprechen wollen, letztlich
aber häufig der Abwertung, Ungleichbehandlung und Ausgrenzung von kulturell
konstruierten und ethnisch marginalisierten Gruppen dienen.



24 B. Nieswand und H. Drotbohm

Die drei folgenden Beiträge wählen in Bezug auf die Frage, wie die drei (teilweise)
deutschsprachigen Länder Deutschland, Österreich und die Schweiz migrations-
bezogene Herausforderungen handhaben, eine Kombination aus historisierenden
Perspektiven und fallbezogene Betrachtungsweisen.

Sabine Mannitz und Jens Schneider befassen sich in dem Aufsatz „Vom ,Aus-
länder‘ zum ,Migrationshintergrund‘: Die Modernisierung des deutschen Integrati-
onsdiskurses und seine neuen Verwerfungen“ mit der politischen Kategorisierung
des ,Anderen‘ und deren Konjunkturen im Deutschland der Nachkriegszeit. Die
beiden Autoren skizzieren diese Entwicklung zunächst entlang der Einwanderungs-
politik seit den 1950er Jahren, der Modernisierung des Staatsangehörigkeitsrechts
in den frühen 2000er Jahren und den damit einhergehenden Anpassungen des
dominanten Alteritätsdiskurses. Vor dem Hintergrund dieser rechtlichen und in-
stitutionellen Veränderungen beschreiben sie die Kategorisierungen des ,Fremden‘
in Alltags- und Mediendiskursen. Als Untersuchungsgegenstand wählen sie ge-
sellschaftliche Schlüsselereignisse, wie die öffentlichen Reaktionen auf das Buch
von Thilo Sarrazin, den Widerstand gegen die Schulreform in Hamburg oder
die Debatten um die an Einwanderern verübten Morde durch die Neonazi-Zelle
NSU. Letztlich sehen sie in der Karriere des Konzepts „Person mit Migrationshin-
tergrund“ eine Fortschreibung vorausgegangener ausgrenzender Etikettierungen.
Stärker noch als im Fall des Ausländer-Konzeptes wird damit milieubezogene und
ethnisierte Andersartigkeit über Generationen hinweg fixiert.

Janine Dahinden beschäftigt sich in ihrem Beitrag „,Kultur‘ als Form symbo-
lischer Gewalt: Grenzziehungsprozesse im Kontext von Migration am Beispiel
der Schweiz“ mit der Frage, wie im Kontext des schweizerischen Überfrem-
dungsdiskursen kulturelle Grenzziehungen gegenüber Zugewanderten gezogen
werden. Sie beschreibt die Prozesse der Kulturalisierung und der Ethnisierung der
Schweizerischen Zuwanderungspolitik entlang nationaler Kategorien als externe
Grenzziehung. Dieser stellt sie die Debatten um Assimilation und Integration ge-
genüber, die sich mit der Frage befassen, welche Zuwanderer Teil der ,helvetischen
Gemeinschaft‘ werden können. Diese bezeichnet sie als interne Grenzziehung.
Um zu zeigen, wie ethnische, nationale oder religiöse Gruppen im öffentli-
chen Schweizer Kulturdiskurs konzipiert werden, wendet sie sich der Schweizer
Nationalgeschichte zu. Deutlich wird dabei, wie Migrationsdiskurse und Migrati-
onspolitiken im Laufe der Zeit eine „kulturelle Kolorierung“ annehmen. Politische
Überfremdungsdiskurse führten zunehmend zu Differenzlinien, die soziale gut
integrierbare ,Kulturnahe‘ von nicht oder nur schwer assimilierbaren ,Kulturfrem-
den‘ abgrenzen. Anhand eines empirischen Beispiels zeigt Dahinden, wie Schweizer
Jugendliche ebenso wie die minorisierten Bevölkerungsgruppen selbst mit die-



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 25

sen im Kontext des Überfremdungsdiskurses institutionalisierten Grenzziehungen
umgehen.

Sabine Strasser und Jelena Tošić setzen sich in ihrem Beitrag „Egalität,
Autonomie und Integration: Post-Multikulturalismus in Österreich“ mit der Ar-
gumentation auseinander, dass ein politischer Multikulturalismus dazu beitragen
kann, kulturelle Differenzierungen zu verstärken und damit gesellschaftlicher
Desintegration Vortrieb zu leisten. Zunächst erläutern sie die jüngste Integrati-
onsoffensive der Europäischen Union für eine Annäherung der unterschiedlichen
Migrationsregime in den EU Mitgliedsstaaten. Anschließend skizzieren sie die Mi-
grationspolitik Österreichs, die seit den 1970ern zunehmend restriktiv und selektiv
gestaltet wurde. Dies zeigt sich besonders ausgeprägt am Umgang mit Familienzu-
sammenführungen, deren Möglichkeit an immer höhere Anforderungen gebunden
wurde und – im Falle des Straftatbestandes der ,Zwangsehe‘ – mit Kriminalisierun-
gen einherging. Abschließend veranschaulichen Strasser und Tošić anhand einer
empirischen Studie in einer österreichischen Kleinstadt, wie sich Vorstellungen von
einer ,leistungsbezogenen Integration‘, der Schutz von Frauen gegen Gewalt und
der Anspruch an Geschlechteregalität im Alltagsdiskurs zu einem Begründungszu-
sammenhang für die mangelnde Anerkennung kultureller Unterschiede verdichtet.
Indem ,Kultur‘ sowohl im lokalen als auch im nationalen Kontext mit ,Unter-
drückung‘ und ,Gewalt‘ gleichgesetzt wird, legitimiert sich eine immer restriktivere
Einwanderungspolitik.

5.2 Transnationale Perspektiven

Nachdem es in der ersten Sektion vor allem um einen reflexiven Umgang mit
dem Kulturbegriff der politischen Integrationsdebatten ging, beschäftigt sich die
zweite Sektion mit transnationalen Perspektiven auf migrationsbezogene Phäno-
mene. Wie bereits erwähnt ist die Relevanz von transnationalen Beziehungen
von Migrantinnen und deren multiple Teilhabe an verschiedenen nationalstaat-
lichen Kontexten empirisch gut belegt. Neueren Transnationalismusstudien geht
es deshalb weniger um die Legitimierung, als um eine Differenzierung der
Ausgangsthesen dieses Ansatzes. Sie thematisieren beispielsweise stärker neu ent-
stehende Hierarchien, Machtunterschiede zwischen transnationalen und lokalen
Akteurstypen sowie verschiedene Pfade multipler und gleichzeitiger Inklusion. In
diesem Rahmen arbeiten sie die Heterogenität, Varianz und Widersprüchlichkeit
transnationaler Phänomene heraus.

Nina Glick Schiller unterzieht in ihrem Beitrag „Das transnationale Migrations-
paradigma: Globale Perspektiven auf die Migrationsforschung“ zentrale Konzepte
der Migrationsforschung, einschließlich jener der transnationalen Migrationsfor-



26 B. Nieswand und H. Drotbohm

schung einer kritischen Revision. Sie konstatiert, dass die migrationspolitischen
und ökonomischen Entwicklungen seit den 1990er Jahren zu zentralen Wider-
sprüchen geführt haben. So werden Migranten und deren Netzwerke einerseits
in akademischen und politischen Kreisen verstärkt als wichtige Akteure für die
Entwicklung ihrer Herkunftsländer repräsentiert und gefördert. Andererseits wird
jedoch transnationale Mobilität durch politische Rahmenbedingungen in zuneh-
mendem Maße erschwert. Glick Schiller zufolge bedarf es einer sorgfältigeren
Analyse der Zusammenhänge von Arbeitsregimen, staatlichen Institutionen, Zi-
vilgesellschaften und globalen Finanzmärkten, um die miteinander verschränkten
Inklusionsprozesse von Migrantinnen in lokale und transnationale Kontexte zu
verstehen.

Die drei anschließenden Kapitel greifen die neueren Entwicklungen des Trans-
nationalismusparadigmas auf und untersuchen anhand empirischer Fallstudien die
Verstrickungen von transnationalen und nationalen Prozessen. Sie können auf
diese Weise zeigen, dass Nationalstaaten gleichermaßen Voraussetzung wie auch
mächtiger Bezugspunkt grenzüberschreitenden Handelns sind und dass diese daher
im Rahmen einer transnational angelegten Migrationsforschung in ihrer Eigenlogik
verstanden und beschrieben werden müssen.

Andrea Riester befasst sich in ihrem Artikel „Verstrickt im Nationalstaat –
Transnationalismus in der Entwicklungspolitik“ mit der von Glick Schiller ein-
gangs beschriebenen Paradoxie. Sie zeigt, wie eine Neurahmung des Nexus von
Migration und Entwicklung dazu führte, dass die transnationale Optik aus den
Sozialwissenschaften in die Entwicklungspolitik ,wanderte‘. Im Zentrum ihrer Be-
trachtung stehen die widersprüchlichen Interessen und Ziele zwischen einerseits
der deutschen Entwicklungspolitik und andererseits einer wesentlich mächtigeren
nationalen Innenpolitik, die auf Sicherheitsfragen und Wohlstandswahrung im In-
teresse der nationalen Bevölkerungen ausgerichtet ist und daher transnationalen
Perspektiven skeptisch gegenübersteht. Riester zeichnet nach, wie seit den 1990er
Jahren auf EU-Ebene Sicherheitsfragen immer mehr an Abkommen mit jenen
Drittstaaten gekoppelt wurden, die sich bereit erklärten, Migration zu kontrollieren
und die Rückführung von abgelehnten Asylbewerbern in ihre Herkunftsländer zu
unterstützen. Sie kann zeigen, dass entwicklungspolitische Akteure zwar durchaus
transnational denken, dass sie aber gleichzeitig einer national verfassten Agenda
verpflichtet sind, die sowohl die Interessen von Nationalstaaten und deren Bürgern
als auch die ihrer jeweiligen Ressorts vertreten müssen.

Heike Drotbohm befasst sich in ihrem Beitrag „Familie als zentrale Berechti-
gungskategorie der Migration: Von der Transnationalisierung der Sorge zur Ver-
rechtlichung sozialer Bindungen“ mit dem Zusammenspiel von grenzüberschrei-
tend gelebten Familienbeziehungen auf der einen Seite und familienbezogenen



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 27

Einwanderungspolitiken auf der anderen. Anhand eines Entscheidungskonflikts
in Bezug auf eine angestrebte Familienzusammenführung, der zwischen den in
mehreren Ländern lebenden Angehörigen einer kapverdischen Familie und den
Entscheidungsträgern kapverdischer Behörden ausgetragen wird, zeigt sie, dass
die Frage, was ,Familie‘ eigentlich ist, welche Beziehungen dazu gezählt werden
und welche Beziehungsinhalte damit verbunden werden, von Seiten dieser Ak-
teure unterschiedlich beantwortet wird. Zahlreiche nicht-migrantische Akteure
sind daran beteiligt, den Zugang zu Mobilität, zu legitimiertem Aufenthalt oder
zu bürgerschaftlicher Zugehörigkeit inhaltlich zu bestimmen, in Berechtigungs-
kategorien wie ,Arbeit‘, ,Bildung‘, ,Gesundheit‘ oder ,Familie‘ zu übersetzen und
faktisch zu regulieren. Im Zentrum der Betrachtung stehen hier die administrativen
Entscheidungen über grenzüberschreitende Mobilität, deren normative Kategorien
ins Innere des Sozialen zurückwirken, als auch die Praxen des Familialen, die auf
diese Kategorisierungen reagieren.

Der letzte Beitrag in dieser Sektion „Diaspora und soziale Mobilisierung: Kasch-
miris in England und Aleviten in Deutschland im Vergleich“ stammt von Martin
Sökefeld und befasst sich mit dem Diaspora-Konzept, das darauf abzielt, insbe-
sondere die transnational ways of belonging von ethnischen und/oder religiösen
Gruppen zu untersuchen. Sökefeld plädiert in Abgrenzung zu kulturessentia-
listischen Positionen dafür, Diasporaformationen als das Ergebnis politischer
und sozialer Mobilisierungsprozesse zu verstehen. Anhand des Vergleichs von
Kaschmiris in Großbritannien und Aleviten in Deutschland zeigt er, dass die
Diasporaformation in beiden Fallkonstellationen nicht einfach Ausdruck von Her-
kunftslandverbundenheit ist, sondern vor allem das Ergebnis von politischen
Prozessen der Ankerkennung im Zuwanderungsland. Abschließend befasst er
sich mit der Frage, warum Aleviten trotz vergleichbarer Ausgangsbedingungen in
Deutschland relativ erfolgreich waren, als religiöse Minderheit anerkannt zu wer-
den, während die Kaschmiris in Großbritannien in ihrem Bemühen um politische
Anerkennung als ethnische Gruppe scheiterten. Die Gründe dafür liegen, gemäß
Sökefeld, vor allem in den spezifisch nationalen und transnationalen Bedingungen,
unter denen sich die jeweiligen diasporischen Mobilisierungsprozesse ereigneten.

5.3 Ethnizität und Diversität

Ging es in der zweiten Sektion um die Verschränkung von Lokalem, Nationa-
len und Transnationalem, die sich aus der Öffnung des Gesellschaftskonzeptes
im Rahmen des Transnationalismusansatzes für die Migrationsforschung ergibt,
beschäftigt sich die dritte Sektion vor allem mit den Folgen, die die Krise des



28 B. Nieswand und H. Drotbohm

Paradigmas kultureller und ethnischer Differenz für die Migrationsforschung
hat. Die Autorinnen dieser Sektion suchen auf Basis der reflexiven Wende
in der Migrationsforschung nach neuen Wegen einer kulturwissenschaftlichen
Migrationsforschung, die über eine thematische Festlegung auf ethnisch und
kulturell definierte Migrantinnen- oder Minderheitengruppen hinausgehen. In
diesem Zusammenhang werden verschiedene Konzepte, wie Diversität, Inter-
sektionalität und Kosmopolitismus diskutiert, die darauf abzielen, die rezenten
Komplexitätssteigerungen migrationsbezogener Vielfalt zu beschreiben.

Regina Römhild setzt sich in ihrem einführenden Kapitel „Diversität?! Po-
stethnische Perspektiven für eine reflexive Migrationsforschung“ kritisch mit
dem Diversitätsbegriffs auseinander. Sie plädiert dafür, den Begriff nicht auf
ethnisch-kulturelle Vielfalt zu reduzieren, sondern ihn gegenüber anderen Diffe-
renzdimensionen zu öffnen. In diesem Zusammenhang kritisiert sie, dass auch die
Kategorie „Migrant“ eine ethnisch konnotierte Differenz zwischen Zugewanderten
einerseits und der Mehrheitsgesellschaft andererseits reproduziert. Als begriffli-
che Alternative schlägt Römhild das Konzept des ,Postmigrantischen‘ vor, um
jene Prozesse in den Blick zu nehmen, die sich an den eigentlichen Migrations-
akt anschließen und die gleichzeitig auf diesen verweisen. Sie argumentiert, dass
ein Migrationsbezug unterschiedliche Formen annehmen kann. Während er sich
teilweise als Differenzierungskriterium auflöst oder auch negiert wird, wird er in
anderen Zusammenhängen ethnisiert und zementiert. Wenn jedoch Migration als
ein gesellschaftlicher Normalfall anerkannt wird, dann sollte es, so Römhild, weni-
ger darum gehen, was Migrantinnen von Nicht-Migranten unterscheidet, sondern
verstärkt darum, wie Migrantinnen mit Anderen verbunden sind. Damit werde
Migration von einer Nischenkategorie zu einer Querschnittskategorie sozial- und
kulturwissenschaftlicher Forschungsansätze.

Die drei folgenden Beiträge in dieser Sektion suchen nach Möglichkeiten, das
Überschneiden und Überlappen von Differenzen sowie das Wechselspiel zwischen
ethnisch-kulturellen Partikularismen und universalistischen Kosmopolitanismen
zusammenzudenken.

Boris Nieswand argumentiert in seinem Beitrag „Über die Banalität ethnischer
Differenzierungen“, dass aus der Kritik der ethnic lens der Migrationsforschung
zwar ein höheres Maß an Selbstreflexivität im wissenschaftlichen Umgang mit
ethnischen Kategorien folge, aber keineswegs die Irrelevanz des Forschungsge-
genstandes geschlossen werden könne. In der Folge setzt er sich mit theoretischen
Grundfiguren der migrationsbezogenen Ethnizitätsforschung auseinander. Er ar-
gumentiert, dass in der Vergangenheit vor allem Dramatisierungen der Relevanz
von Ethnizität die wissenschaftliche Wahrnehmung geprägt haben. In Abgren-
zung dazu entwickelt er eine „Banalitäts-Optik“ auf ethnische Phänomene. Diese



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 29

sei insbesondere hilfreich, so Nieswand, um die Normalisierung im Umgang mit
ethnischer Differenz in den diversen Großstädten zu beschreiben, die von sozi-
altheoretischen Dramatisierungen der Migrationsforschung bislang oft verdeckt
und überlagert wurden. Im Anschluss daran wendet der Autor die von ihm ent-
wickelte Beobachtungsoptik auf den Fall jugendamtlicher Praxis in Stuttgart an.
Vor dem Hintergrund alltagssoziologischer und diversitätstheoretischer Überle-
gungen arbeitet er in seiner Fallanalyse die Interaktionen und Übergange zwischen
der Banalität ethnischer Differenz und ihrer Banalisierung heraus.

Kira Kosnick zeichnet in ihrem Beitrag „Nach dem Multikulturalismus: Aspekte
des aktuellen Umgangs mit Vielfalt in der Bundesrepublik Deutschland“ die Ab-
kehr vom Multikulturalismus hin zum Paradigma der Diversität nach, die sich in
Deutschland in den letzten beiden Jahrzehnten vollzogen hat. Im Gegensatz zu
Multikulturalismusdiskursen, die relevante soziokulturelle Unterschiede ethnisch
definierten Minderheiten zuschreiben und auf diese begrenzen, verhandeln Diver-
sitätsdiskurse unterschiedliche Dimensionen von Differenz und Vielfalt. Zusätzlich
zu den herkömmlichen Kategorien der Migrationsforschung, wie Ethnizität, Her-
kunftsland oder Religion, können so auch Geschlecht und sexuelle Orientierung
thematisiert werden. Diversitätsdiskurse stellen somit Beziehungen zwischen un-
terschiedlichen Formen von Differenz und Vielfalt her und füllen sie semantisch.
Mit den Begriffen der Inwertsetzung und Konterkarierung wird in diesem Beitrag
versucht, die Implikationen dieses Paradigmenwechsels zu verstehen und sie für
die Analyse empirischer Phänomene kulturanthropologischer Forschung frucht-
bar zu machen. Kosnick argumentiert, dass Vielfalt, Differenz und Ungleichheit
,nach dem Multikulturalismus‘ in Deutschland anders diskutiert und mobilisiert
werden, um Unterschiede zu skandalisieren, zu legitimieren, zu zelebrieren oder
zu nivellieren.

Manuela Bojadžijev und Claudia Liebelt beschäftigen sich in ihrem Beitrag
„Cosmopolitics, oder: Migration als soziale Bewegung – Von Bürgerschaft und
Kosmopolitismus im globalen Arbeitsmarkt“ mit dem Konzept des Kosmopolitis-
mus. Im Anschluss an Etienne Balibar plädieren sie dafür, Migration als soziale
und politische Bewegung zu begreifen, die von konflikthaften Aushandlungen
sozialer Rechte in einem auf Ungleichheit basierenden globalen Arbeitsmarkt ge-
prägt ist. Dieses Konzept wenden die Autorinnen auf zwei empirische Fälle an:
philippinische Hausarbeiterinnen in Israel und politische Kämpfe um Bürger-
schaft im post-jugoslawischen Raum. Sie argumentieren, dass Balibars Konzept
der cosmopolitics seine analytische Produktivität aus einer konstitutiven Ambiva-
lenz heraus entwickelt. Aufgrund seiner kosmopolitischen Optik kann es (nationale)
Partikularismen in der Beobachtung von Migration überwinden. Gleichzeitig sen-
sibilisiert es für die kosmopolitischen Anteile von Migrationsprozessen. Darunter



30 B. Nieswand und H. Drotbohm

verstehen die Autorinnen vor allem die emanzipativen Aspekte postkolonialer
Konfliktaustragungen um Bürgerschaft und Anerkennung, die von Migrantinnen
ausgetragen werden. In diesem Sinne überbrückt das Konzept der cosmopolitics, so
die Autorinnen, die vermeintliche Kluft zwischen Wissenschaft und emanzipativer
Politik.

In dieser Einleitung ging es uns darum zu zeigen, wie sich aus den intellektuellen
Krisen a) der Kategorien der Beschreibung von ,Einheimischen‘ und ,Ausländern‘,
b) des Gesellschaftsbegriffs und c) des Kulturbegriffs des lange Zeit dominan-
ten Integrations- und Assimilationsparadigmas in der Migrationsforschung ein
reflexiver Paradigmenwechsel ereignen konnte. Die nun folgenden Beiträge die-
ses Bandes werden die Produktivität der daraus folgenden methodologischen und
theoretischen Ansätze veranschaulichen. In der Sektion „Politiken kultureller Diffe-
renz“ wird es darum gehen, auf Basis einer skeptisch-reflexiven Haltung gegenüber
dem Kulturbegriff die politisch dominanten Kultur- und Integrationsdiskurse über
Migranten zu analysieren und deren Ausgrenzungslogiken herauszuarbeiten. In
der Sektion „Transnationale Perspektive“ wird gezeigt, welche Beobachtungsmög-
lichkeiten von transnationalen Prozessen sich aus einer reflexiven Öffnung des
Gesellschaftsbegriffs ergeben. In der Sektion „Diversität und Ethnizität“ geht es
darum, neue Perspektiven aufzuzeigen, wie eine reflexive Migrationsforschung aus-
sehen kann, welche die Kulturalisierungen und Ethnisierungen der Vergangenheit
hinter sich lässt.

Literatur

Abu-Lughod, L. (1991). Writing against culture. In R. G. Fox (Hrsg.), Recapturing anthro-
pology: Working in the present (S. 137–162). Santa Fe: School of American Research
Press/SAR Press.

Adogame, A., & Weißköppel, C. (Hrsg.). (2005). Religion in the context of African migration.
Bayreuth: Thielman & Breitinger.

Amelina, A., Nergiz, D., Faist, T., & Glick Schiller, N. (Hrsg.). (2012). Beyond methodological
nationalism: Research methodologies for cross-border studies. London: Routledge.

Anderson, B. (2009). Editorial: Why no borders? Refuge, 26(2), 5–18.
Arendt, H. (1973). The origins of totalitarianism. San Diego: Harcourt Brace & Co.
Baban, F. (2006). From Gastarbeiter to ,Ausländische Mitbürger‘: Postnational citizenship

and in-between identities in Berlin. Citizenship Studies, 10(2), 185–201.
Bade, K. (2013). Kritik und Gewalt. Sarrazin-Debatte, ,Islamkritik‘ und Terror in der

Einwanderungsgesellschaft. Schwalbach: Wochenschau.
Barabantseva, E., & Sutherland, C. (2011). Diaspora and citizenship: Introduction.

Nationalism and Ethnic Politics, 17(1), 1–13.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 31

Barth, F. (1969). Introduction. In F. Barth (Hrsg.), Ethnic groups and boundaries: The social
organization of culture difference (S. 9–39). London: George Allen & Unwin.

Basch, L., Glick Schiller, N., & Szanton Blanc, C. (1994). Nations unbound: Transnational
projects, postcolonial predicaments and deterritorialized nation-states. London: Gordon
and Breach.

Bauman, Z. (1991). Moderne und Ambivalenz. In U. Bielefeld (Hrsg.), Das Eigene und das
Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt? (S. 23–49). Hamburg: Junius.

Baumann, G. (1996). Contesting culture: Discourses of identity in multi-ethnic London.
Cambridge: Cambridge University Press.

Baumann, G. (1999). Multicultural riddle: Rethinking national, ethnic, and religous identities.
London: Routledge.

Baumann, M. (2000). Migration, religion, integration. Buddhistische Vietnamesen und
hinduistische Tamilen in Deutschland. Marburg: Diagonal-Verlag.

Beck, U. (2000). What is globalization? Cambridge: Polity.
Beck, U. (2004). Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Benhabib, S. (1999). Citizens, residents, and aliens in a changing world: Political membership

in the global era. Social Research, 66(3), 709–744.
Berger, P. A., & Weiß, A. (2008). Transnationalisierung sozialer Ungleichheit. Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften.
Bommes, M. (2003). Der Mythos vom transnationalen Raum. In D. Trähnhardt & U. Hunger

(Hrsg.), Migration im Spannungsfeld von Globalisierung und Nationalstaat (S. 90–116).
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bommes, M. (2006). Illegale Migration in der modernen Gesellschaft. Resultat und Problem
der Migrationspolitik europäischer Nationalstaaten. In M. Bommes & J. Alt (Hrsg.),
Illegalität (S. 95–116). Wiesbaden: Springer.

Bommes, M., & Thränhardt, D. (2010). National paradigms of migration research. Osnabrück:
Institut für Migrationsforschung und Interkulturelle Studien.

Brumann, C. (1999). Writing for culture. Current Anthropology, 40(1), 1–27.
Bryceson, D., & Vuorella, U. (Hrsg.). (2002). The transnational family: New European

frontiers and global networks. Oxford: Berg.
Coe, C. (2011). What is the impact of transnational migration on family life? Women’s

comparisons of internal and international migration in a small town in Ghana. American
Ethnologist, 38(1), 148–163.

Dahinden, J. (2009). Are we all transnationals now? Network transnationalism and trans-
national subjectivity: The differing impacts of globalization on the inhabitants of a small
Swiss city. Ethnic and Racial Studies, 32(8), 1365–1386.

Dahinden, J. (2012). Transnational belonging, non-ethnic forms of identification and di-
verse mobilities. Rethinking migrant integration? In R. Schröder & R. Wodak (Hrsg.),
Migrations: Interdisciplinary perspectives (S. 117–128). Wien: Springer.

De Genova, N. (2002). Migrant ,illegality‘ and deportability in everyday-life. Annual Review
of Anthropology, 31, 419–447.

De Genova, N. (2010). The deportation regime: Sovereignty, space, and the freedom of
movement. In N. De Genova & N. Peutz (Hrsg.), The deportation regime: Sovereignty,
space, and the freedom of movment (S. 33–68). Durham: Duke University Press.

van Dijk, R. (1997). From camp to encompassment: Discourses of transsubjektivity in the
Ghanaian Pentecostal diaspora. Journal of Religion in Africa, 27(2), 135–159.



32 B. Nieswand und H. Drotbohm

Drotbohm, H. (2009). Horizons of long-distance intimacies: Reciprocity, contribution and
disjuncture in Cape Verde. History of the Family, 14(2), 132–149.

Drotbohm, H. (2010). Haunted by spirits: Balancing religious commitment and moral ob-
ligations in haitian transnational social fields. In G. Hüwelmeier & K. Krause (Hrsg.),
Traveling spirits: Migrants, markets and mobilities (S. 36–51). London: Routledge.

Drotbohm, H. (2011a). On the durability and the decomposition of citizenship: The social
logics of forced return migration in Cape Verde. Citizenship Studies, 15(3/4), 381–396.

Drotbohm, H. (2011b). Kreolische Konfigurationen der Rückkehr zwischen Zwang und
Zuflucht. Die Bedeutung von Heimatbesuchen in Kap Verde. Zeitschrift für Ethnologie,
136(2), 87–106.

Drotbohm, H. (2013). Deportation. In I. Ness (Hrsg.), Encyclopedia of global human
migration (Seiten). (S. 1182–1188) Oxford: Blackwell.

Dünnwald, S. (2010). Politiken der ,freiwilligen Rückführung‘. In S. Hess & B. Kasparek
(Hrsg.), Grenzregime. Diskurse, Praktiken, Institutionen in Europa (S. 179–200). Berlin:
Assoziation.

Düvell, F. (2002). Die Globalisierung des Migrationsregimes. Berlin: Assoziation.
Elwert, G. (2002). Unternehmerische Illegale. Ziele und Organisationen eines unterschätzten

Typs illegaler Einwanderung. IMIS Beiträge, 19, 7–20.
Esser, H. (2001). Kulturelle Pluralisierung und strukturelle Assimilation. Das Problem der

ethnischen Schichtung. Schweizerische Zeitschrift für Politikwissenschaft, 7(2), 97–109.
Fassin, D. (2001). The biopolitics of otherness. Undocumented foreigners and racial

discrimination in french public debate. Anthropology Today, 17(1), 3–7.
Faist, T. (2007). Dual citizenship in Europe: From nationhood to societal integration.

Aldershot: Ashgate.
Fauser, M. (2012). Migrants and cities: The accommodation of migrant organizations in

Europe. Aldershot: Ashgate.
Fitzgerald, D. (2009). A nation of emigrants: How Mexico manages its migration. Berkeley:

University of California Press.
Foucault, M. (1978). Dispositive der Macht. Berlin: Merve.
Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other writings, 1972–1977.

New York: Pantheon.
Fox, R. G., & King, B. J. (2002). Beyond culture worry. In R. G. Fox & B. J. King (Hrsg.),

Anthropology beyond culture (S. 1–22). New York: New York University Press.
Gerharz, E. (2009). Zwischen Krieg und Frieden. Die Tamil Tigers und ihre Diaspora als

Konfliktpartei und Entwicklungsakteur. Sociologus, 59(1), 33–50.
Glick Schiller, N., & Caglar, A. (2009). Towards a comparative theory of locality in migration

studies: Migrant incorporation and city scale. Journal of Ethnic and Migration Studies,
35(2), 177–202.

Glick Schiller, N., & Fouron, G. E. (2001). Georges woke up laughing: Long-distance
nationalism and the search for home. Durham: Duke University Press.

Glick Schiller, N., Nieswand, B., Schlee, G., Darieva, T., Yalçin-Heckmann, L., &
Fosztó, L. (2004). Pathways of migrant incorporation in Germany. Transit, 1(1), 1–
18. http://repositories.cdlib.org/ucbgerman/transit/vol1/iss1/art50911/. Zugegriffen: 24.
Aug. 2013.

Glick Schiller, N., Caglar, A., & Guldbrandsen, T. (2006). Beyond the ethnic lense: Locality,
globality, and born-again incorporation. American Ethnologist, 33(4), 612–633.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 33

Goldring, L. (1998). The power of status in transnational social fields. In M. P. Smith &
L. E. Guarnizo (Hrsg.), Transnationalism from below (S. 165–195). New Brunswick:
Transaction.

Grillo, R., & Mazzucato, V. (2008). Africa <> Europe: A double engagement. Journal of
Ethnic and Racial Studies, 34(2), 175–198.

Hahn, A. (1997). „Partizipative“ Identitäten. In H. Münkler (Hrsg.), Furcht und Faszination.
Facetten der Fremdheit (S. 115–158). Berlin: Akademie.

Hann, C. (2007). Weder nach dem Revolver noch dem Scheckbuch, sondern nach dem Rot-
stift greifen. Plädoyer eines Ethnologen für die Abschaffung des Kulturbegriffs. Zeitschrift
für Kulturwissenschaften, 1(2007), 125–134.

Hammar, T. (1990). Democracy and the nation-state. Aliens, denizens and citizens in a world
of international migration. Aldershot: Avebury.

Hess, S., & Tsianos, V. (2007). Europeanizing transnationalism! Provincializing Europe!-
Konturen eines neuen Grenzregimes. In M. F. Transit (Hrsg.), Turbulente Ränder. Neue
Perspektiven auf Migration an den Grenzen Europas (S. 23–38). Bielefeld: transcript.

Hess, S., Binder, J., & Moser, J. (Hrsg.). (2009). No integration?! Kulturwissenschaftliche
Beiträge zur Integrationsdebatte in Europa. Bielefeld: transcript.

Hüttermann, J. (2006). Das Minarett. Zur politischen Kultur des Konflikts um islamische
Symbole. Weinheim: Belz Juventa.

Hüwelmeier, G. (2008). Spirits in the market place: Transnational networks of Vietnamese
migrants in Berlin. In M. P. Smith & J. Eade (Hrsg.), Transnational ties: Cities, identities,
and migrations (S. 131–144). New Brunswick: Transaction.

Hüwelmeier, G., & Krause, K. (Hrsg.). (2009). Traveling spirits: Migrants, markets and
mobilities. London: Routledge.

Jach, R. (2005). Migration, Religion und Raum. Ghanaische Kirchen in Accra, Kumasi und
Hamburg in Prozessen von Kontinuität und Kulturwandel. Münster: LIT.

Kasparek, B., & Hess, S. (2010). Einleitung. Perspektiven kritischer Migrations- und Grenz-
regimeforschung. In S. Hess & B. Kasparek (Hrsg.), Grenzregime. Diskurse, Praktiken,
Institutionen in Europa (S. 7–22). Berlin: Assoziation.

Kastner, K. (2010). Moving relationships: Family ties of Nigerian migrants on their way to
Europe. African and Black Diaspora, 3(1), 17–34.

Kaufmann, S. (2006). Grenzregimes im Zeitalter globaler Netzwerke. In H. Berking (Hrsg.),
Die Macht des Lokalen in einer Welt ohne Grenzen (S. 32–65). Frankfurt a. M.: Campus.

Kleist, N. (2011). Modern chiefs: Tradition, development and return among traditional
authorities in Ghana. African Affairs, 110(441), 629–647.

Koser, K. (2003). Mobilizing new African diasporas. An eritrean case study. In K. Koser
(Hrsg.), African diasporas (S. 111–123). London: Routledge.

Krause, K. (2008). Transnational therapy networks among Ghanaians in London. Journal of
Ethnic and Migration Studies, 34(2), 235–251.

Krause, K. (2011). Cosmopolitan charismatics? Transnational ways of belonging and cosmo-
politan moments in the religious practice of New Mission Churches. Ethnic and Racial
Studies, 34(3), 419–435.

Krüger-Potratz, M., & Schiffauer, W. (2011). Migrationsreport 2010: Fakten-Analysen-
Perspektiven. Frankfurt a. M.: Campus.

Kuper, A. (1999). Culture: The anthropologist’s account. Cambridge: Harvard University
Press.



34 B. Nieswand und H. Drotbohm

Lauser, A. (2005). Ein guter Mann ist harte Arbeit. Eine ethnographische Studie zu
philippinischen Heiratsmigrantinnen. Bielefeld: transcript.

Lauser, A., & Weißköppel, C. (Hrsg.). (2008). Migration und religiöse Dynamik. Ethnologische
Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bielefeld: transcript.

Lentz, C. (2009). Der Kampf um die Kultur. Zur Ent-und Re-Soziologisierung eines
ethnologischen Konzepts. Soziale Welt, 60(3), 305–324.

Levitt, P. (2003). „You know, Abraham was really the first immigrant“: Religion and
transnational migration. International Migration Review, 37(3), 847–873.

Levitt, P., & Glick Schiller, N. (2004). Conceptualizing simultaneity: A transnational social
field perspective on society. International Migration Review, 38(3), 1002–1039.

Levitt, P., & Jaworsky, B. N. (2007). Transnational migration studies: Past developments and
future trends. Annual Review of Sociology, 33, 129–156.

Lindemann, U. (2005). Stuttgarter Einwohner mit Zuwanderungshintergrund. Erstmals
umfassende Quantifizierung des Phänomens Zuwanderung möglich. Statistik und
Informationsmanagement, 2005(2), 30.

Luhmann, N. (1987). Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Luhmann, N. (1989). Individuum, Individualität, Individualismus. In N. Luhmann
(Hrsg.), Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft (Bd. 3, S. 149–258). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1994). Gesellschaft. In W. Fuchs-Heinritz, R. Lautmann, O. Rammstedt, & H.
Wienold (Hrsg.), Lexikon zur Soziologie (S. 235). Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, N. (1995). Inklusion und Exklusion. In N. Luhmann (Hrsg.), Soziologische Auf-
klärung. Die Soziologie und der Mensch (Bd. 6, S. 226–250). Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Luhmann, N. (2005/1971). Die Weltgesellschaft. In N. Luhmann (Hrsg.), Soziologische Auf-
klärung. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft (Bd. 2, S. 63–88). Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Nieswand, B. (2005). Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenzüberschreitende
Beziehungen ghanaischer Migranten in Deutschland. Nord-Süd aktuell, 19(1), 45–56.

Nieswand, B. (2008). Ghanaian migrants in Germany and the social construction of diaspora.
African Diaspora, 1(1–2), 28–52.

Nieswand, B. (2010). Enacted destiny: West African charismatic christians in Berlin and the
immanence of God. Journal of Religion in Africa, 40(1), 33–59.

Nieswand, B. (2011a). Der Migrations-Entwicklungs-Nexus in Afrika. Diskurswandel und
Diasporaformation. In T. Baraulina, A. Kreienbrink, & A. Riester (Hrsg.), Potenziale
der Migration zwischen afrikanischen Ländern und Deutschland (S. 400–425). Nürnberg:
Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.

Nieswand, B. (2011b). Theorising transnational migration: The status paradox of migration.
London: Routledge.

Nieswand, B. (2013). The burger’s paradox: Migration and transnationalization of social
inequality in southern Ghana. Ethnography. doi:10.1177/1466138113480575.

Nowicka, M. (2013). Positioning strategies of polish entrepreneurs in Germany: Transnatio-
nalizing Bourdieu’s notion of capital. International Sociology, 28(1), 29–47.

Ong, A. (1996). Cultural citizenship as subject-making: Immigrants negotiate racial and
cultural boundaries in the United States. Current Anthropology, 37(5), 737–762.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 35

Ong, A. (1999). Flexible citizenship: The cultural logics of transnationality. Durham: Duke
University Press.

Ostergaard-Nielsen, E. (2003). Trans-state loyalties and policies: Turks and Kurds in Germany.
London: Routledge.

Peutz, N., & De Genova, N. (2010). Introduction. In N. De Genova & N. Peutz (Hrsg.), The
deportation regime: Sovereignty, space, and the freedom of movement (S. 1–29). Durham:
Duke University Press.

Portes, A., & Zhou, M. (2012). Transnationalism and development: Mexican and Chinese
immigrant organizations in the United States. Population and Development Review, 38(2),
191–220.

Portes, A. W., Haller, W., & Guarnizo, L. E. (2002). Transnational entrepreneurs: The
emergence and determinants of an alternative form of immigrant economic adaptation.
American Sociological Review, 67, 278–298.

Pries, L. (2001). Internationale migration. Bielefeld: transcript.
Pries, L. (2007). Die Transnationalisierung der sozialen Welt. Sozialräume jenseits von

Nationalgesellschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Pries, L. (2010). Transnationalisierung. Theorie und Empirie grenzüberschreitender Vergesell-

schaftung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Pries, L., & Sezgin, Z. (2010). Jenseits von „Identität oder Integration“. Grenzen überspannende

Migrantenorganisationen. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Reckwitz, A. (2004). Die Kontingenzperspektive der ,Kultur‘. Kulturbegriffe, Kulturtheorien

und das kulturwissenschaftliche Forschungsprogramm. In F. Jaeger & J. Rüsen (Hrsg.),
Handbuch der Kulturwissenschaften. Themen und Tendenzen (Bd. 3, S. 1–20). Stuttgart:
J. B. Metzler.

Riccio, B. (2004). Transnational Mouridism and the Afro-Muslim Critique of Italy. Journal
of Ethnic and Migration Studies, 30(5), 929–944.

Römhild, R. (1998). Die Macht des Ethnischen. Grenzfall Russlanddeutsche. Frankfurt a. M.:
Peter Lang.

Römhild, R. (2010). Aus der Perspektive der Migration. Die Kosmopolitisierung Europas.
Das Argument, 52(1), 50–59.

Sauer, B., & Strasser, S. (Hrsg.). (2008). Zwangsfreiheiten. Multikulturalität und Feminismus.
Wien: Promedia Verlag & Südwind.

Scheffer, T. (2001). Asylgewährung. Eine ethnografische Verfahrensanalyse. Stuttgart: Lucius
und Lucius.

Schiffauer, W. (1997). Kulturalismus vs. Universalismus. Ethnologische Anmerkungen zu
einer Debatte. In W. Schiffauer (Hrsg.), Fremde in der Stadt (S. 144–156). Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Schiffauer, W. (2000). Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutschland. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Schiffauer, W. (2008). Parallelgesellschaften. Bielefeld: transcript.
Schiffauer, W. (2010). Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen Gemeinschaft

Milli GörüÅŸ. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Schiffauer, W. (2011). Die Bekämpfung des legalistischen Islamismus. In K.-P. Marianne

& S. Werner (Hrsg.), Migrationsreport 2010. Fakten-Analysen-Perspektiven (S. 161–200).
Frankfurt a. M.: Campus.

Schlee, G. (2006). Wie Feindbilder entstehen. München: C. H. Beck.



36 B. Nieswand und H. Drotbohm

Schütz, A. (1960). Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt. Wien: Springer.
Sklair, L. (2001). The transnational capitalist class. Oxford: Blackwell.
Skrbis, Z. (2000). Long distance nationalism: Diasporas, homelands and identities. Aldershot:

Ashgate.
Smith, R. C. (2006). Mexican New York: Transnational lives of new immigrants. Berkeley:

University of California Press.
Sökefeld, M. (2004). Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspektiven auf

Einwanderer aus der Türkei. Bielefeld: transcript.
Sökefeld, M. (2008). Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft

in der Diaspora. Bielefeld: transcript.
Stichweh, R. (1997). Inklusion/Exklusion, funktionale Differenzierung und die Theorie der

Weltgesellschaft. Soziale Systeme, 3(2), 123–136.
Stichweh, R. (2012). Der Fremde. Studien zu Soziologie und Sozialgeschichte. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Stolcke, V. (1995). Talking culture: New boundaries, new rhetorics of exclusion in Europe.

Current Anthropology, 36(1), 1–24.
Strasser, S. (2009). Bewegte Zugehörigkeiten. Nationale Spannungen, transnationale Prakti-

ken, und transversale Politik. Wien: Turia und Kant.
Tezcan, L. (2002). Inszenierungen kollektiver Identität, Artikulationen des politischen Is-

lam. Beobachtet auf den Massenversammlungen der türkisch-islamistischen Gruppe Milli
GörüÅŸ. Soziale Welt, 53(3), 303–324.

Torpey, J. (2000). The invention of the passport. Surveillance, citizenship and the state.
Cambridge: Cambridge University Press.

Transit Migration Forschungsgruppe. (Hrsg.). (2007). Turbulente Ränder. Neue Perspektiven
auf Migration an den Grenzen Europas. Bielefeld: transcript.

Trouillot, M. R. (2001). The anthropology of the state in the age of globalization. Current
Anthropology, 42(1), 125–138.

Urry, J. (2001). Sociology beyond societies: Mobilities for the twenty-first century. London:
Routledge.

Vertovec, S. (2007). Super-diversity and its implications. Ethnic and Racial Studies, 30(6),
1024–1054.

Vertovec, S. (2009). Transnationalism. London: Routledge.
Vertovec, S. (2012). „Diversity“ and the social imaginary. European Journal of Sociolo-

gy/Archives Européennes de Sociologie, 53(3), 287–312. doi:10.1017/S 000397561200015X.
Vertovec, S., & Wessendorf, S. (Hrsg.). (2010). The multicultural backlash: European

discourses, policies and practices. London: Routledge.
Währisch-Oblau, C. (2009). The missionary self-perception of Pentecostal/Charismatic Church

Leaders from the global South in Europe. Bringing back the Gospel. Leiden: Brill.
Wallerstein, I. (1974). The modern world system. New York: Academic.
Weiß, A. (2005). The transnationalization of social inequality: Conceptualizing social

positions on a world scale. Current Sociology, 53(4), 709–730.
Weiss, K., & Dennis, M. (Hrsg.). (2005). Erfolg in der Nische. Die Vietnamesen in der DDR

und in Ostdeutschland. Münster: LIT.
Weißköppel, C. (2001). Ausländer und Kartoffeldeutsche. Identitätsperformanz im Alltag

einer ethnisch gemischten Realschulklasse. Weinheim: Juventa.



Einleitung: Die reflexive Wende in der Migrationsforschung 37

Werbner, P. (1999). Global pathways. Working class cosmopolitans and the creation of
transnational ethnic worlds. Social Anthropology, 7(1), 17–35.

Wessendorf, S. (2011). Commonplace diversity and the ,ethos of mixing‘. Perceptions of diffe-
rence in a London neighbourhood. Max-Planck-Institut zur Erforschung multireligiöser und
multiethnischer Gesellschaften Working Paper 11 (09). Göttingen: Max-Planck-Institut zur
Erforschung multireligiöser und multiethnischer Gesellschaften.

Wimmer, A. (1996). Kultur. Zur Reformulierung eines sozialanthropologischen Grundbe-
griffs. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 48(3), 401–425.

Wimmer, A. (2008). The making and unmaking of ethnic boundaries: A multi-level process
theory. American Journal of Sociology, 113(4), 970–1022.

Wimmer, A., & Glick Schiller, N. (2002). Methodological nationalism and beyond: Nation-
state building, migration and the social sciences. Global Networks, 2(4), 301–334.

World Bank Group. (2010). Migration and remittances factbook 2011. Washington, D.C.:
World Bank Publications.

View publication stats

https://www.researchgate.net/publication/321602606



